

#### الطبعة الأولى

كل الحقوق محفوظة

جمادي الأولى ١٤٣٩هـ. - يناير - كانون الثاني ٢٠١٨م.

يوزع مجاناً عن روح المرحومين بإذن الله

أ. محمد مدحت كبارة

د. محمود ابراهیم خلیل

السيدة يسرى داود

وصدقة جارية عن أرواح أموات جميع المسلمين والمسلمات

لبنان - طرابلس

www.3alamatnisurah.com www.3alamatnisourat.com





جمۓ واعـداد **م. عــامــر كـبّـــارة** 



# إهراء

أهدي هذا الكتاب لكلِّ مَن أراد أن يطمئن في دعائه ويخشع في صلاته ويهنأ في حياته، وذلك بالتمتع بالقراءة والتفكُّر في معاني أعظم سورة وأعظم آية في القرآن الكريم..

كما أهديه إلى أهلي وأحبّتي وأصحابي، ولكل الشباب والشابّات بصورة خاصة، وأدعوهم بكل صدق ومحبّة لقراءة هذا الكتاب..

# JEST BEST

# المدخل إلى سلسلة «علَّمتْني»

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الْحَمْدُ للهَ وَبِّ الْعَالِمِينَ، والصلاة والسلام على خاتم النبيين سيدِنا محمدٍ وعلى آله وصحبه أجمعين.

إن ممَّا يُفسِد حياة كثيرٍ من الأجيال المُعاصِرة من المسلمين و يجعلُهم من المُستهزِئين بالدين - بالرَّغم من إيهانهم بالله الواحدِ ورسولِهِ الكريم - بعضُ المُهارَسات الخاطئةِ للكثيرِ من الإعلامِيين والدُّعاةِ والعلهاءِ المسلمين وبعضِ المَسؤولين في جميع المجالات، وكذلك ممارسات بعضِ الجهاعات التي أُنشِئَتْ بغرض هَدمِ الدِّين من داخلِهِ وتغليبِ العالمَ عليه.

ومن جُملةِ هذه المهارسات التي مازال علماؤُنا - للأسف الشديد - يدعون ويُرشِدون الشبابَ إليها أنهم غالبًا ما يُبُّونَ فيهم عُقدةَ الذنبِ والتقصيرِ وهَوَسِ الخطيئة، ويُهدِّدُونَهم بعذاب القبر ونار جهنم والعياذ بالله.

ويعود ذلك إلى الكثير من الفتاوى المتعدِّدةِ ذاتِ الزَّجْرِ والترهيب، والمُتَضارِبة في كثيرٍ من الأحيان؛ ممَّا نفَّرَ الشبابَ عن التقرُّبِ إلى عبادة الله عن وجل كما ينبغي، بالرغم من وُجود الإيمان الفِطْرِيِّ لديهم؛ ذلك أنَّ

الإسلام - كما يَرونه الآن - تحوَّل إلى طقوسٍ وتقاليدَ وعاداتٍ (فلكلور)، بينما الإسلام الصحيح هو منهجٌ مُتكامِلٌ للحياة الكريمة لجميع المسلمين على اختلافِ ألوانهم وأعمارِهم، يؤدي إلى إعلاء شأنهم على سائر الأمم.

ولقد اطَّلعتُ - في إحدى أدواتِ التواصل الاجتماعي - على مقالٍ كتب فيه أحدُهم:

نريد أن نكون مثلَ بلاد الكفّار. فردَّ عليه آخرُ: إن سببَ تخلُّفنا هو الابتعادُ عن الكتاب والسنة. لكن ردَّ الكاتب الأول كان كالتالي: دومًا تُردِّدُون - كالببَّغاوات - نفسَ الأسطوانة، أن سبب تخلُّفِنا هو ابتعادُنا عن الإسلام، وأنا أقول: هل سببُ تقدُّم اليابان وأمريكا والصين وأوروبا وروسيا هو عملُهُم بالشريعة الإسلامية؟!

والحقيقة أن سبب تخلُّفنا هو التخلُّفُ الموجودُ في العقول المُتحجِّرة، والأمرُ لا يحتاج إلى برهان.

وقد كتب أحدُ المثقفين العرب في إحدى الصحف ما يلي:

«أزمات العالم العربي سببها ليس البعد عن الدين فقط، بل الأزمة في العقل والفكر والضمير معًا. والتديُّن يصنع الضمير الحيَّ النقي على مستوى الفرد والجاعة، لكنه لا يُشكِّل عقل الإنسان بصورة كاملة، فالعقل والفكر يصنعها التعليم والمجتمع ومؤثِّرات العولمة الكونية والتجربة الذاتية، ومن الانفصال بين العقل والضمير تأتي أزماتُ العالم العربي والإسلامي.

كثير من الناس اليوم أصحابُ (دين قويِّ)، ولكنهم يحملون فكرًا ضحلًا وعقلًا بغير عمق؛ فتكون النتيجة كوارثَ مُتعاقِبةً، ومن الناس أصحابُ فكر وعقل قوي بلا دين، فيتشكَّل المجتمعُ بغير ضمير، ويشتدُّ عود الفساد، وتهوي المجتمعات من داخلها؛ لذا فالمعركة مزدوجة على مستوى العقل والضمير، وكلاهما يشكل وَعْيَ الإنسان، وبهذا نحدد معركة الوعي.

إن التنظيمات الإسلامية المعاصرة فشِلتْ في معركة العقل والفكر، ولم تفهم أنَّ العلم أساس نهضة الأمم، لا مجرَّدُ الخطب الحماسية والأُمنياتِ الصادقة والرؤى الشفافة والقلوب النقية؛ لذا فهُمْ يملؤون كلَّ أخدود يحفره الظالمون، فهم يندفعون بلا رَوِيَّةٍ، ويحلمون بلا خطط، ويواجهون العالم في الكلام والتنظير بعيدًا عن حيِّز الواقع بكل تفاصيله وتعقيداته.

والعلمانيون العرب والمسلمون يدمّرون مجتمعاتِنا بالماديات وبالمُسكرات والشهوات واللذات التي يحتكرها أصحابُ المال والنفوذِ، تاركين الفقراءَ في حالاتٍ مُركَّزة من الفقر والمرض والجهل والعَوَزِ والذلّ.

إن نهضة البلاد مشروطةٌ بالمزج بين الدين والعلم والعمل بصورة عاقلة وفاعلة ومستديمة...» انتهى المقال.

ولفت نظري - أيضًا - ما قالته السيدة (ميركل) - المستشارة الألمانية - في إحدى خطبها هذه السنة (٢٠١٧م) «أن الهند والصين لديهم أكثر من مئة وخمسين ربًّا وآلهةً، وثهانمئة عقيدة مختلفة، ويعيشون بسلام بعضُهم مع بعض [وهذا كلامٌ غيرُ دقيقٍ؛ لأن الأقليَّات المسلمة هناك تعاني من الظلم والاضطهاد من أتباع الأديان الأخرى، ولكنها تقصد الإجمال]،

بينها المسلمون في أوطانهم لديهم ربُّ واحد وكتاب منزل واحد، ولكن شوارعهم تلوّنت بالأحمر من دمائهم، فالقاتل يصرخ الله أكبر والمقتول يصرخ الله أكبر!!» انتهى كلامها.

وقرأتُ أيضًا عن تاجر صيني يقول: يطلب منِّي بعضُ التجار المسلمين تزوير بضاعتي بوضع أسهاء (ماركات) عالمية عليها، ثم يرفضون الطعام الذي أقدمه لهم لأنه «غير حلال». لا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

وقد نتفق معهم أو نختلف في هذا المنطق أو في بعض الأمور، ولكن يجب التوضيح أولًا أنه لا يوجد إسلام متخلّف؛ فالإسلام بالمطلق متقدّمٌ على سائر الحضارات الإنسانية إلى يوم الدين، ولكن هناك مسلمون متخلّفون يهارسون - خطأ أو جهلًا أو عمدًا - ما يعتقدون أنه الإسلام، والإسلام من ممارساتهم براء.

وأرى أن الردَّ على ما أثارته أمثالُ هذه المقالات هو ما قاله الدكتور محمد راتب النابلسي والشيخ محمد متولي الشعراوي.

يقول الدكتور النابلسي: «ما مشكلة المسلمين اليوم؟ ولماذا لم تتحقق وُعود الله تعالى لهم؟ إن المسلمين اليوم يُقرِّون بأن الله خلق السهاوات والأرض، وبأن الجنة حقُّ والنارَحقُّ، ولكن المشكلة الكبيرة أنهم لا يطبِّقون أمرَ الله عز وجل».

هناك وعود كثيرة للمسلمين لم تتحقق، وحاشا لله أن يُخلِفَ وعدَه، ﴿ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ ٱللَّهِ حَدِيثًا ﴾ النساء/ ٨٧، ﴿ وَمَنْ أَوْفَى بِعَهْدِهِ عِمِ مَ ٱللَّهِ ﴾ التوبة/ ١١١، ولكنْ ينبغي علينا أن نشكَّ في مصداقية إيهاننا، هذا يعني أن هناك مشكلة، المشكلة تكمن في عدم التطبيق...

السوال الثاني: ما السبب الذي يجعل المسلم لا يطبِّق؟ إن السبب ببساطة - أنه لا يعرف الله!! مَن عرف أمرَ الله ولم يعرف الله عز وجل فإنه يتفنَّنُ في التفلُّت من أمره، ويتعلق بأيِّ فتوى، وقد يتعلق بعادات المجتمع وتقاليده، وقد يدَّعي - بعض الأحيان - أنه لا يعلم عاقبة الأمور، وأن الله غفور رحيم، والسبب الحقيقي في دعواه تلك أنه لا يعرف الله، ولا يعرف ما عنده إذا لم يُطِعْهُ وما ينتظره إذا عصاه.

السبب إذَن هو عدم الالتزام، وسبب عدم الالتزام هو عدم معرفة الله تعالى، فالله عز وجل - في هذه الآيات التي بين أيدينا - يبين أن من أراد أن يعرف الله يجب عليه أن يتأمل في مخلوقاته: ﴿ قُلِ ٱنظُرُواْ مَاذَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ يونس/ ١٠١. لماذا ينبغي أن ننظر في السماوات والأرض؟؟ انظروا: فعل أمر، والأمر يقتضي الوجوب.

نحن فهمنا أن الأوامر إنما هي خمسة فقط:

١ - شهادة أن لا إله إلا الله.

٢ - إقامة الصلاة.

٣- إيتاء الزكاة.

٤ - صوم رمضان.

٥- حجّ البيت لمن استطاع إليه سبيلًا.

﴿ قُلِ ٱنظُرُواْ مَاذَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ يونس/ ١٠١، أمرنا بالنظر من أجل أن نعرفه، ولماذا ينبغي أن نعرفه؟ من أجل أن نطيعه، ولماذا ينبغي أن نطيعه؟ من أجل أن نَسْلم ونَسْعد في الدنيا والآخرة». انتهى المقال.

وقال الشيخ الشعراوي في أحد دروسه في الرّد على مثل هذه المقالات:

«لما كنتُ في سان فرانسسكو سألني أحد المستشرقين: هل كلَّ ما في قرآنكم صحيح؟ فأجبت: بالتأكيد نعم، فقال: لماذا إذَن جعل الله للكافرين عليكم سبيلًا رغم قوله تعالى: ﴿وَلَن يَجُعَلَ اللهَ لِلْكَافِرِينَ عَلَى اللهُ لِلكَافرينَ سَبِيلًا ﴿اللهَ النساء/١٤١، فأجبت: لأننا مسلمون ولسنا مؤمنين، فقال المستشرق: وما الفرق بين المسلمين والمؤمنين؟ قلت: جاء في القرآن الكريم: ﴿قَالَتِ اللَّاعَرَابُ ءَامَنًا قُل لَمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِكن قُولُواْ أَسَلَمْنَا وَلَمَا يَدَخُلِ اللّهِ يمن فلتدبّر قُلُوبِكُمْ ﴾ الحجرات/ ١٤، فالمسلمون لم يرتقوا إلى مرحلة المؤمنين، فلنتدبّر ما يسلي:

- لو كانوا مؤمنين حقًّا لنصرهم اللهُ، بدليل قوله تعالى: ﴿وَكَانَ حَقًّا لَكُونُ مَلَّانًا نَصِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ الروم / ٤٧ .

- لو كانوا مؤمنين - كما ينبغي - لأصبحوا أكثر شأنًا بين الأمم والشعوب، بدليل قول تعالى: ﴿وَلَا تَهِنُواْ وَلَا تَحْزَنُواْ وَأَنْتُمُ ٱلْأَعْلُونَ إِن كُنْتُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ اللهِ اللهِ ١٣٩.

- لو كانوا مؤمنين لما جعل الله عليهم أي سيطرة من الآخرين، بدليل قوله تعالى: ﴿وَلَن يَجْعَلَ اللَّهُ لِلْكَيْفِرِينَ عَلَى اللَّوْقِمِنِينَ سَبِيلًا ﴿ اللَّهُ النساء/ ١٤١.

- ولو كانوا مؤمنين لما تركهم الله على هذه الحالة المُزْرِية، بدليل قوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ ٱللَّهُ لِيكَرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ مَا آنتُمْ عَلَيْهِ ﴾ آل عمران/ ١٧٩.

- ولو كانوا مؤمنين لكان الله معهم في كل المواقف، بدليل قوله تعالى: ﴿وَأَنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ الأنفال/ ١٩، ولكنهم بقوا في مرحلة المسلمين (بالظاهر)، ولم يرتقوا إلى مرحلة المؤمنين (بقلوبهم)، قال تعالى: ﴿وَمَاكَانَ أَكْثَرُهُم مُّؤْمِنِينَ ﴾ الشعراء/ ٨، فمن هم المؤمنون؟ الجواب مِن القرآن الكريم، هم: ﴿التَّنَ يِبُونَ ٱلْمَاكِثِ وَنَ الْمَعْرُونَ الْمَعْرُونِ وَالنَّاهُونَ عَنِ ٱلْمُنصَيِّ وَالنَّاهُونَ عَنِ الْمُنصَيِّ وَالنَّاهُ وَبَشِّرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿اللَّهِ التوبة/ ١١٢، فهل نحن نطبق ذلك؟ » انتهى الردّ.

وقد دعا إلى ذلك أيضًا الشيخ عبد الرحمن السعدي والشيخ محمد الغزالي والدكتور مصطفى محمود والشيخ صبحي الصالح والشيخ محمد رمضان البوطي رحمهم الله وغيرهم من الدُّعاة الثقات والعلماء المُعتدِلين.

ورأيُ الكثير من الغيورين على المسلمين من المثقّفين في كل الأقطار أن السؤال الأهم الذي يفرض نفسه على كل مسلم في هذا الزمن هو سؤال الأصالة والمُعاصَرة، كيف يمكننا أن نحافظ على الدين والإيمان في ظل الحداثة؟ هل تتغير الأحكامُ الشرعية مع هذا التغيُّر الهائل في الواقع؟ هل علينا أن نحارب الدنيا حفاظً على ديننا الذي ورثناه؟ أم ثمَّة مساحةٌ للتجديد والاجتهاد؟ وهل يمكن أن ينبني هذا الاجتهاد على الأصول الدينية الموروثة (القرآن والسنة والإجماع والقياس التي فصَّلها الأئمةُ السابقون)، أم أنه يجب هَدم هذه الأصول، والقولُ بتاريخية النص القرآني السابقون)، أم أنه يجب هَدم هذه الأصول، والقولُ بتاريخية النص القرآني

أو إنكار حُجِّيَة بعض الأحاديث وخاصة أحاديث الآحاد (الأحاديث المرويَّة عن الرسول ﷺ وليست متواترة)، أو إنكار الإجماع (من العلماء على أمر ما)، أو غير ذلك؟

الناس في ذلك بين من اتجه لهدم الدين كليًّا واعتباره من الماضي الذي عفا عليه الزمن، ومَن اتَّجه لهدم الواقع باعتباره انحرافًا عن الدين يجب تصويبه بالعودة إلى صورة الحياة في صدر الإسلام، ومن أوهم الناسَ أن كلَّ ما وصلت إليه الحضارةُ فالإسلامُ قد سبق بالدعوة إليه وأنه موجودٌ في ديننا، وقِلَّةُ قليلة جدًّا من العلماء المعاصرين هي التي تحاول بحقً أن تعيد النظر، وتجتهد اجتهادًا (فقهيًا) علميًّا حقيقيًّا جادًّا يتأسس على أصول الدين و لا يشقى به العباد في دنياهم، ويمكنهم معه أن يعيشوا عَصْرَهم بها فيه من المنجزات والمكتسبات.

نعم، هناك سلوك خاطئ للكثير من المسلمين، ونلاحظ ذلك في حياتنا اليومية، هناك أناس يصلُّون، وفي ذات الوقت يكذبون ويُحلِّلون لأنفسهم أمورًا بعيدة عن تعاليم الإسلام، ويسمونها بمسمَّيات مختلِفة، من أمور الطلاق، الميراث، الرشوة، الكذب... إلى ما هنالك، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

إن الأوهام مستشرية في الأمة الإسلامية بمجملها في معظم الدول وعلى كافة المستويات، الفردية والمُجتمعيَّة والدوائر الحكومية، وفي المعتقدات والإنجازات، سواء الدينية أو المدنية، أي إن الكثير من الملتزمين (المُتزمِّتين) يتوهمون أنَّ كلَّ ما يفعلونه هو من الإسلام الصحيح، وأن المسلمين سوف تكون لهم الغَلَبة، وأن طريقتهم بالدعوة هي الأسلوب الناجع، وغيرُ الملتزمين يظنُّون أنهم يفعلون الشيء

الصحيح، وأن الحرية المُطلقة في الاعتقاد أو الكلام أو اللباس - كما يفعله الغرب - هي التي سوف تنهض بالأمة الإسلامية، وأن الدين الصحيح هو الإيمان في القلب فقط، وأن الاختلاط المُشِينَ والإعلام المُتفلِّت هي حرِّيات شخصية بين العبد وربه فقط، ولا علاقة للمجتمع به بأي حال من الأحوال.

مجتمعاتُنا تتوهَّم أنها مجتمعاتٌ إسلامية، وتنتقد ثم تمارس عكسَ انتقاداتها، كما نشاهده يوميًّا من الفوضي والتناقضات... إلخ.

ولا نبرِّئ الإعلام وبرامجه الفاسدة في كثير من الأحيان – على الرغم من وجود بعض القنوات الفضائية الملتزمة والهادفة –.

أما مجال الدعوة فهذا ما نريد إلقاء الضوء عليه أكثر من غيره، والإعلام وسيلة من وسائل الدعوة، فإنْ أحسنًا استغلالها نجحنا، وأما إذا لم نفعل فإن مسار الدعوة الإسلامية المطلوب لن يُكتب له النجاح.

إن الدول الغربية والشرقية (بلاد الكفار كها يسميها بعض الدعاة) هي الأمم الأقوى، ويجب على وُلاة الأمور – وهم الحكّام والعلهاء والقيادات وعلهاء الدين والدعاة والمربُّون وغيرهم – تقبُّلُ هذا النقد بشكل إيجابيًّ، وتحليل هذا الوضع، والوقوف عنده؛ والعملُ – كلُّ في موقعه وضمن مسؤولياته – على تغيير وتحسين أوضاع المسلمين في شتى المجالات في بلدانهم، وتقوية إيهانهم بدينهم وأوطانهم، وإيجاد فرص العمل، وتحفيزهم على الإبداع والإنتاج في بلدانهم، وبخاصة الشباب منهم.

ولكن ما نشاهده الآن هو أن المسلمين والعرب عمومًا هم من الشعوب الذين يتفرَّقون فيها بينهم على حسب الجنسية أو المولد أو القومية... وهذا لا يجوز، فقد كان من الصحابة الكرام سلمان الفارسي وصهيب الرومي وبلال الحبشي رضي الله عنهم أجمعين، وقد آخى بينهم الرسول على وكان صلى الله عليه وسلم ينهَرُ كلَّ من يفرِّق؛ فالكلُّ مسلم، وليس لعربي على عجمي فضلُ إلا بالتقوى.

بهـذا فإننا ندعو كلُّ مسلم مثقَّفٍ وكلُّ عالم دينٍ منفتحِ للعمل على إزالة الأوهام عن دين الإسلام، والقيام بمحاولةٍ جادَّةٍ للبُحث في هـذه القضية (علاقةِ الدين بالواقع، وعلاقة الواقع بالدين)، ومحاولةِ حلِّ بعض مشاكلها بإثبات أصول معرفة الدين الموروثة وبيان حُجِّيَّةٍ الكتاب والسنة والإجماع، ثم بيانِ كيف يمكن أن تتغير الأحكام الشرعية (الفقهية) معقولةُ المعنى بتغيُّر الأحوال والزمان والمكان، ضاربًا العديد من الأمثلة على ذلك في قضايا المعاصرة، كمحاربة غير المسلمين، وحقوق المرأة، والحكم، والسياسة... إلى ما هنالك ومبيِّنًا الفرق بين الأمور الدينية والأمور الدنيوية التي قد تتناولها النصوص الدينية، لنصل إلى نتائج محدّدة مبنية ومؤسسة على الأصول الثابتة لمعرفة الدين، ثم بيان علاقة الدين بالواقع، وكيف تمضى الأسباب الحياتية، وهل للإيمان والعمل الصالح أثر في الرزق والنصر والتمكين، إلى ما هنالك من الأمور الحياتية التي تحتاج إلى وضوح رؤية وشـجاعة ومواقف محـدّدة من الوجهة الشرعية، لتعميق الإيمان الصحيح والعمل والتطبيق بمقتضى هذا الإيمان.

في خِضَم هذه الفوضى نتمنى على العلماء والدعاة أن يرتبوا الأولويات، ويركزوا على الأساسيات، وأن يبتعدوا عن الخلافات الفقهية

والأمور الثانوية. التي هي من إجتهاد العلماء وتتغير بتغير الأحوال والمكان والزمان.

كما يُستحسن أن نوجه المسلمين ونساعدهم على أن يعرفوا قيمة أنفسهم، معهم كتاب مُعجِزٌ، وسيرةُ رسولٍ كريم، وعقولُ، ليتفكروا وليبحثوا في كتب العلم بإيجابية ورغبة عن أجوبة للأسئلة التي تدور في أذهانهم.

كما ينبغي التركيز بصورة أساسية على الحب والتقريب والترغيب، والتركيز على الكيف لا على الكمِّ من العمل فحسب؛ لأن الله تعالى يريد منا الإخلاص بالعبادة والعمل لا بالقول فحسب، وأن نراقب تصرفاتنا وأعمالنا لتكون متماشية مع التعاليم السماوية والسنة النبوية المطهرة.

إن رسالة سيدنا محمد على هي الإرشاد إلى الرحمن الرحيم بالسلوك الحسن والقدوة والرحمة والتدرُّج والصبر، كما أن الله تعالى يريد من الإنسان أن يعيش بعيدًا عن الخوف والأوهام، وعلينا أن لا نُغْفِلَ جانب بناء شخصية الإنسان السوِيِّ، والذي يبدأ في سن الطفولة التي يجب أن نعتنى بها...

إن الانطلاق في سماء حب الله والرحمة والغفران والثقة بالنفس - بعيدًا عن عقدة الذنب - هو العامل الأساس في الدعوة، وقبل كلِّ ذلك الثقة بالله عز وجل، وأنْ يعمل الإنسان ما يجب أن يفعله كما يمليه عليه ضميره من واقع المودة والإيجابية والتفاؤل، لا من واقع الخوف والسلبية وعقدة الذنب، فعلى المسلم أن يعمل باستمرار ولا يخشى الخطأ، فالله غفور رحيم يغفر جميع الذنوب والمعاصي بالتوبة الخالصة التي هي بين

العبد وربه، ولو تكررت أو كثُرت المعاصي والذنوب، بشرط إدراك الخطأ والعمل على التغيير بشكل جدِّيِّ بعد التوبة.

كما أنه يجب تنبيه الشباب المعاصر على ضرورة العودة إلى اللغة العربية الأصيلة والحفاظ عليها؛ لأن ما يجري اليوم هو إعطاء الاهتمام الأساسي للغات الأجنبية، إن تعلُّم اللغات الأخرى أمر مطلوبٌ لأنها أصبحت ضرورة، ولكن لا على حساب لغتنا العربية، لغة القرآن، وتعلُّم اللغة العربية ييسِّر تدبُّر القرآن والرجوع إلى سنة رسول الله على في الفهم والتطبيق.

ومما يجب الانتباه إليه عدم طغيان وسائل التواصل الحديثة على القراءة، والجدير بالذكر أنه بالرغم من تعاظم استخدام وتأثير أدوات التواصل الاجتماعي - وخصوصًا في السنوات العشر الأخيرة - فإن القراءة من الكتب في البلدان الغربية والشرقية المتقدمة ما زالت تحافظ على نسبة عالية مقارنة بالقراءة من الإنترنت، وبالتالي مازال البَوْنُ شاسعًا بيننا وبينهم.

إن من أسباب الجهل المستشري في الأمة تَدَنِّي مُعدَّلات القراءة بكافة أشكالها، الأمر الذي يجب حتًا الاهتمام به جديًّا.

وحيث إن معظم الشباب في الأمة الإسلامية يفضلون استعمال أدوات التواصل الاجتماعي والحواسب الآلية والهواتف الذكية المتوفرة مع الجميع حتى مع الأطفال الصغار فليكن ذلك بمدة معلومة وأوقات محددة، مع التشجيع على القراءة من الكتب والمقالات، والكتابة باللغة العربية الصحيحة، وليس كما يجري مع كثير من الشباب

حين يتواصلون حيث يكتبون اللغة العربية بالحروف الإنجليزية أو برموز أخرى.

إن تحسين مواد وأساليب التربية والتعليم لا يكون فقط في المدارس والجامعات، بل في البيوت والمساجد والنوادي والشركات والمؤسسات وغير ذلك من منظومات المجتمع المدني، ليتم التركيز على الاهتمام بالتفكير والاستنتاج والتطبيق والبحث واتخاذ القرارات، لا على مجرَّد التلقين.

كما يجب على جميع من يهمهم الأمر في الدعوة والتربية والتعليم البحثُ عن أساليب وطرق جديدة ومتنوعة وعصرية تناسب تطلعات الشباب بالترغيب وباللين (مع الحزم في بعض الأحيان) ومعرفة مشاكلهم، والضغوط التي يتعرضون لها بسبب عدم وجود قدوات وفرص عمل وبدائل مناسبة.

فمثلًا لماذا لا نطلب من الشركات والمؤسسات الخاصة والمجتمع المدني ورجال الأعهال القيام بعمل ندوات دورية وتخصيص مكافآت للموظفين وللطلاب وللعموم ممَّن لديهم مبادرات وإضافات خاصة وإيجابية، والعمل بها في شتَّى مجالات الحياة.

إن الشباب هم اللَّبِنَةُ الأولى، ويجب الاتجاه إليهم بِلُغَتهم وأسلوبهم النَّبِنَةُ الأولى، ويجب الاتجاه إليهم بِلُغَتهم وأسلوبهم النَّذي يفضِّلونه ويرتاحون إليه حتى يتقبلوا التكاليف الشرعية، مع ضرورة التمسك بثوابت الدين؛ لذلك نرى من الحكمة أن يؤجَّل التركيزُ على المظاهر، ويُفعَّل فقهُ الأولويَّات، لأن الشباب والشابات يتأثرون سلبيًّا بهذه الأمور الظاهرية في هذه الأيام العصيبة، قال الله تعالى: ﴿ وَأَمْرُ أَهُلُكَ بِٱلصَّلُوةِ وَٱصْطَرِرُ عَلَيْهَ ﴾ طه/ ١٣٢. كما يجب ترتيب الأولويات

في الدعوة، فالإيمان بالله موجود ولله الحمد، وهو الأساس الذي يجب أن يبنى عليه، لا على الأمور الشكلية، فلو كان الشاب يصلي ولكنه مقصِّر في الصلاة في أوقاتها فيجب احتضائه وترغيبه للمحافظة عليها، وإذا كانت الفتاة غير ملتزمة بالحجاب ولكنها تصليّ فيجب تقبُّلُها وعدمُ ترهيبها، وهكذا...

كم انرى أن يتم التركيز على الأخلاق والمعاملات، مع مراعاة خصوصيات بعض المجتمعات واختلافها عن عادات المجتمعات الأخرى، وإن كانت القِيَمُ الأساسية واحدةً.

كما يجب تقبُّلُ الآخر من ذوي المذاهب المختلفة (من المسلمين)، وحتى مَن ينتمي إلى الأديان الأخرى من بني جلدتنا وشركائنا في المجتمع، وعدمُ التكفير والتهجُّم عليهم، ولنا في رسول الله صلى الله عليه وسلم أسوةٌ حسنة؛ فقد تعامل في المدينة المنورة مع أهل الكتاب، وكانوا شركاء في الوطن والعمل والمعاملة، بالرغم من اختلافهم في المدين.

ثَمَّة مَن يركز في دعوته على أن الإنسانَ مهما عمل فإنه لن يدخل الجنة إلا برحمة الله، وهذا صحيح، ولكن لا بد معه من التنبيه إلى شأن الاجتهاد في العمل، مما يشجع على العمل كما يريد الله.

كثيرون هم من يكثرون ترديد: إننا خير أمَّةٍ أُخرجت للناس، وينسون أن هذه الخيريَّة مرتبطة بالعمل (الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر)؛ لذلك وجبَتْ ممارسةُ القِيم الإسلامية، لا حِفظُها فحسب.

وهناك من يطالب بالإصلاح والتجديد الديني ومنهم من يطالب بتنقية التراث، إن الدين لا يتجدد لأنه من عندالله عز وجل، أما الأحكام الفقهية والمذاهب فهي التي تتجدد لأنها من اجتهاد البشر، وهو استنباط يعتمد على الفهم والحال والمكان والزمان.

ولا بدرً أيضًا من الدعوة - بالأساليب العلمية - إلى حل مشاكل الحياة العملية، ومن ذلك إيجادُ فرص للعمل، والعملُ التطوُّعِيُّ الجَهاعي، والحتُّ على العمل بإخلاص مع محاسبة المقصِّر، والاستفادة من العلم الحديث، والعملُ الجادُّ وبإتقان، والترفُّعُ عن الشائعات، وإعطاء الثقة لولاة الأمور، ونشرُ السُّنة الصحيحة لنبينا عليه الصلاة والسلام لتكون قدوة المسلمين في كل الأمور الحياتية واليومية، وهذا مَحْرجُنا الوحيد من هذه الأزمات المستعصية.

يجب ترغيب عموم الناس من كافة الفئات والأعهار والأجناس في فهم واستيعاب معاني ومقاصد الإسلام الموجودة في القرآن الكريم وتعاليم الرسول الكريم بأساليب معاصرة ومن علماء ثقات مُجدِّدين بتفاسير واجتهادات معقولة علمية سهلة لا تحيد عن الثوابت، وإنها فيها يُسْرُ في الفهم والاستيعاب، وعلى الدعاة أن ينتقلوا من مرحلة الوعظ إلى مرحلة التفاعل والاستقراء والتفكير والإرشاد والقدوة والعمل التطوعي الجهاعي بعيدًا عن السياسة - بمفهومها المعاصر -، وهناك العديد من التجارب والأساليب الدعوية والتنمويَّة مَن نحسبهم من المخلصين، ولكنها ليست بالحجم المطلوب أو أنها محدودة التطبيق؛ لذا يجب البحث عنها لدعمها و تشجيعها و تعميمها.

وأخيرًا ننصح أن يبدأ كلُّ منَّا بنفسه أولًا، بأن يقيم أمر الله:

۱ – في نفسه،

۲ – فی بیته،

٣- في مجتمعه وأعماله،

وأن يدرك دومًا أن الله يرى ويسمع، ويعتقد أن الهدف هو إرضاؤه سبحانه والعمل بها يريده منا.

إن هذا ليس كلامًا نظريًّا، بل هو ممكِنٌ وسهل إذا توفرت البيئة والنيّة، وهما أساس كلِّ عمل، لا يوجَد إنسانٌ ضعيف، ولكن الكثيرين يجهلون مواقع قوَّتهم، فلننظر إلى القدوات المُنتِجة والمبدعة في واقعنا الحالي، ونذكر منهم على سبيل المثال لا الحصر:

١ - الدكتور عبد الله السميط، من الكويت، ناشط في مجال الدعوة الإسلامية، وهو طبيب، وقد أسلم على يديه عشرات الآلاف من البشر في كافة أنحاء المعمورة.

٢- الدكتور مهاتير محمد، من ماليزيا، مبدع في مجال التخطيط والإدارة، وقد نقل دولة ماليزيا في سنوات معدودة إلى مَصافِّ الدول التكنولوجية المُصنِّعة.

٣- الدكتور محمد زويل، من مصر، متميز في مجالات العلم والتكنولوجيا، حائز على جائزة نوبل في اختراعاته في مجال النانو تكنولوجي.

٤ - الشيخ سليمان الراجحي، من السعودية، في مجالات المال والأعمال الخيرية والإنسانية، وهو صاحب أكبر بستان في العالم للنخيل، وهو وقف للمسلمين.

٥- المشير محمد سوار الذهب، من السودان، تخلى - طوعًا - عن رئاسة جمهورية السودان ليفسح المجال لغيره من الكفاءات للقيام بذلك.

٦- البروفسور محمد يونس، من بنجلادش، حائز على جائزة نوبل
 للسلام، ومؤسس بنك الإقراض للفقراء (كرامين) الذي أحدث فروقًا
 هائلة للفقراء وللاقتصاد والتنمية...

إلى ما هنالك من الشخصيات الأخرى الكثيرة في البلاد العربية والإسلامية.

ولتعلم أن ما استطاع أن يعمله هؤ لاء يمكنك أن تفعله أنت باتخاذ نفس الخطوات التي قاموا هم باتخاذها بجدية وإيهان وعزم وصبر.

وهذا ما نحسب أن الله يريده منا، قال الله تعالى: ﴿وَقُل رَّبِ زِدْنِي عِلْمًا ﴾ طه/ ١١٤، وقال أيضًا: ﴿ وَمَا خَلَفَتُ ٱلِجُنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴿ وَ اللهُ عَلَمَا ﴾ طه/ ١١٤، وقال أيضًا: ﴿ وَمَا خَلَفَتُ ٱلجُن وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيعَبُدُونِ ﴿ وَ اللهُ اللهُ اللهُ الله ولا يكون ذلك إلا بالعلم مع الإيان وفقًا لتعاليم الله سبحانه وتعالى.

ونرى أن نبدأ - كما قال الدكتور النابلسي - في معرفة الله حقّ المعرفة، ثم فَهُم لم «خلقنا» الله جل وعلا في هذا الكون؟ وما هو «الهدف» من هذه الحياة؟ والذي هو «عبادة الله سبحانه»، فإذا

ســلَّمنا أن الله هو الخالق الواحد لهذا الكون، فحينئذٍ يســهل تقبّل تعاليمه والعمل بها.

وبغرض التيسير على العامة للإقبال على تعاليم الإسلام وعلى قراءة وفهم وتدبُّر القرآن اجتهدنا ورأينا أن نبدأ بتذكير الشباب بها يجويه القرآن، وما هو الإسلام والإيهان، ثم توجيه الشباب والعامة وبسهولة ويُسر نحو معاني ومقاصد السور في القرآن الكريم، كخطوة أولى متواضعة نحو تعميق الإيهان والتطبيق والعمل بمقاصد الشريعة الإسلامية، وقد استخرْنا الله عز وجل وأعددنا سلسلة كتب «علمتني»، وهي عبارة عن تفاسير ميسّرة لسور بعينها من القرآن الكريم بدءًا من قصار السور التي يعض هداية الآيات، وهي اجتهادات تجيب عن بعض أسئلة واهتهامات الأجيال الجديدة، وكذلك وضعنا تفاسير موضوعية مختصرة وأخرى موسعة وذات صبغة علمية حديثة كها وردت من بعض العلهاء الثقات مالعاصرين، ليستقي منها الجميع مُبْتغاهم عند قراءة هذه السلسلة ولو على مراحل حسب ما يستطيعون.

وقد اخترنا تقديم التفسيرات بتصرف وبأسلوب ميسّر وسهل لعلماء معاصرين ثقات معتدلين أمثال الشيخ محمد الغزالي ـ رحمه الله ـ والدكتور راتب النابلسي ـ أطال الله عمره -، وقدَّمنا ذلك من خلال طباعة متميزة في عدد مقبول ومعقول من الصفحات ليس بالكبير، وسنعمل - إن شاء الله - على وضع هذه الإصدارات على قنوات التواصل الاجتماعي أيضًا.

ونرجو ممن قرأ هذه الكتب ووجد فيها القبول أن ينقل هذه المعلومات بأساليبه الخاصة والسهلة وبإيجابية إلى الزملاء والأصدقاء

والأحباب والأجيال الجديدة بالطريقة التي يفضلونها ويستمتعون بها، بإرادة تبتغى وجه الله تعالى، وسيجزي الله الجميع خيرًا كثيرًا.

وقد راجع سلسلة الكتب هذه ودقّقها وأضاف فيها مشكورًا الأستاذ محمد عهاد قلب اللوز \_ حفظه الله، الأستاذ باللغة العربية والشريعة الإسلامية جزاه الله كل خير.

وقد ابتدأنا هذه السلسلة بهذا الكتاب الذي يحتوي على شرح وتفسير أعظم سورة في القرآن الكريم، وهي «سورة الفاتحة»، وأعظم آية في القرآن الكريم، وهي «آية الكرسي»، ونسأل الله القبول والتوفيق، وما كان منها من خير فبتوفيق من الله تعالى، وإن كان من تقصير في هذا الأمر فمن أنفسنا، فنستغفر الله العلي العظيم، ونسأله العفو والعافية وحسن الختام لنا ولجميع أو لادنا، وأحبابنا، وأهلينا، ومجتمعاتنا، وسائر الأمة الإسلامية.

## القرآن والإيهان والإسلام

### أ- القرآن الكريم

وهو كلام الله سبحانه وتعالى وقد أنزل الله سبحانه «القرآن الكريم» وحيًا على رسولنا الكريم محمد عليه الصلاة والسلام، وكان يتم «الوحي» بإرسال سيدنا جبريل عليه السلام بأمر ربنا عز وجل إلى رسول الله ليلقي عليه ويعلمه آيات القرآن الكريم، وقد نزل بعض القرآن الكريم على الرسول الكريم وهو في مكة المكرمة، وكانت تلك الآيات تسمى «المكيّة»، وكانت الآيات في هذه الفترة (عشر سنوات) تتعلق بالعقيدة والتوحيد.

وبعد الهجرة كانت الآيات التي تتنزل تسمى الآيات «المدنية»، (حيث استقر النبي ﷺ بها ولمدة ثلاث عشرة سنة) وهذه الآيات تُعْنَى بالأحكام والتشريع، بعد أن استقر الأمر للرسول والمسلمين.

فالقرآن نزل على الرسول الكريم مفرَّقًا خلال ثلاثة وعشرين عامًا، وكان ينزل بإرشادات وتعاليم من الله سبحانه حسب أحوال الناس في ذلك الوقت وإلى يوم القيامة.

ورسالة الإسلام عالميةٌ؛ قال الله تعالى للرسول ﷺ: ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَكَ كَ إِلَّا رَحْمَةً لِللَّهِينَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الناس.

كان الرسول الكريم على ينقل هذه الآيات التي أُوحيَ بها إليه ويتلوها على أصحابه الذين كانوا يحفظونها عن ظهر قلب، ويطبقون ما ورد فيه من تعاليم وإرشادات ولا يخفى أن من إعجاز القرآن أن الذي

نقله نبيٌّ «أُمِّيٌّ» لا يقرأ ولا يكتب؛ حتى لا يتقوَّل عليه الناس بأنه قد كتب القرآن وألَّفه من الكتب الساوية السابقة.

وكان الصحابة الكرام يكتبون القرآن كما كان يتلوه عليهم الرسول عليه في الرسول عليه في الرسول عليه في ذلك الوقت.

وقبل وفاة الرسول عليه الصلاة والسلام نزل سيدنا جبريل عليه السلام على الرسول الكريم وتذاكر معه القرآن مرتين، ورتب الآيات في السُّور، وسمى السُّور كما هي عليه الآن، وبذلك يكون ترتيب هذه السور وأسماؤها «تَوقِيفِيًّا»، أي: من عند الله عز وجل، فلا تبديل ولا تغيير إلى يومنا هذا، وسيظل إن شاء الله إلى يوم الدين؛ لأن الله سبحانه وتعالى تكفّل بجمع وحفظ القرآن الكريم، حيث قال تعالى: ﴿ إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكُرَ وَإِنَّا لَهُ لَكُو لَا الله سبحانه و قول من جمع القرآن في قلوب وعقول صحابته الكرام.

وبعد وفاة الرسول على الله مسدنا أبو بكر الصديق الخلافة، وقد تردّد في جمع الرِّقاع التي كُتب فيها القرآن؛ حيث إن الرسول صلى الله عليه وسلم لم يفعله، ولكنه بعد ذلك جمع الرِّقاع والألواح كلَّها في مكان واحد، ثم تابع سيدُنا عمر بن الخطاب مِن بعدِه، فنسخها في مصحف واحد من رِقاع الجلد، واحتفظ بنسخة كاملة من القرآن عند ابنته حفصة أم المؤمنين رضي الله عنها.

ولما توفّي سيدنا عُمر رضي الله عنه قرر الخليفةُ الثالث سيدنا عثمان بن عفان رضي الله عنه جَمعَ كلِّ الرِّقاعِ والألواحِ التي كان الصحابةُ يحتفظون

بها، وقارنها بالنسخة التي كانت عند السيدة حفصة رضي الله عنها، ونسخ منها ست نُسخ على صُحُف، وأحرق جميع الرقاع والألواح المكتوبة قبل ذلك الوقت، واحتفظ بنسخة من هذه الصَّحُفِ عنده في المدينة المنورة، وأرسل النسَخ الأُخرى إلى مكة المكرمة والشام ومصر واليمن والعراق للوُلاة لتكون المرجع لهم، ليتم العمل وفقها، بعد ذلك أخذ الخلفاء المسلمون والولاة الذين تولوا أمر الأمة الإسلامية بنسخ القرآن على صحف ومراجعتها بحرص شديد مع النسَخ الأصلية، بإشراف العديد من العلهاء الثقات الذين كانوا يراجعون كل آية وحرف بها يثبت عن الرسول الكريم بالتواتر، مما هو موجودٌ في مصحف سيدنا عثمان ورسمه، وسمّي به «المصحف العثماني»، أي: المكتوب على صحف في عهد سيدنا عثمان رضي الله عنه.

والجدير بالذكر أن المصحف الشريف الذي كان لسيدنا عثمان في المدينة المنورة مازال محفوظًا إلى الآن في أحد المتاحف بتركيا.

وقد حفظ لنا الصحابةُ الكرام رضوان الله عنهم - أيضًا - أسبابَ نزول الآيات على الرسول الكريم ﷺ.

ويحتوي القرآن الكريم على آيات «مُحُكَمَةٍ»، أي: واضحةٍ، وآيات «مُحُكَمَةٍ»، أي: على التأويلَ على اختلاف الأمكنة والعصور، ومرجعُها الأولُ والأخير هو الآيات «المُحكمة»، بحيث لا تتناقض معها، وبذلك تكون آيات القرآن كلها «مُحكمة».

وفي القرآن آياتٌ كونية كثيرة علمية معجِزةٌ تتعلق بالكون ومخلوقات الله عز وجل لنتفكر فيها ولنتدبَّرها على مدى العصور؟

هـذا وقد ألَّف الكثير مـن العلماء السـابقين والمعاصرين في مقاصد القـرآن الكريم، واتفـق معظمهـم أن المقاصد الكلية للقـرآن الكريم في: \*التوحيد، \*النبوة، \*البعث والنشـور والحسـاب، \*العدل والمسـاواة، وقد قسموا محتويات القرآن الكريم إلى عدة محاور عامة:

- منها ما يتعلق بالعقيدة والإيهان والتوحيد وأسهاء وصفات الله عز وجل.
  - ومنها ما يتعلق بقصص الأنبياء السابقين وأقوامهم.
- ومنها ما يتعلق بالكون الدّال على خالقه، وسبب وجودنا، ونِعَم الله علينا، ومصيرنا بعد الموت.
- ومنها ما يتعلق بالتربية (الأخلاق) والتشريع والمعاملات والأحكام التي يتوجب على المسلمين العمل بها أثناء ممارسة حياتهم.

وهناك بعض الأحكام لم تُفصًل في القرآن الكريم، وقد أرشد الرسول عليه إليها، فمثلاً كيفية الصلاة وأوقاتها والدعوة لها ومناسك

الحج والعمرة ونصاب الزكاة وغيرها مما ثبت عنه صلى الله عليه وسلم في الأحاديث الصحيحة.

ثم إن في القرآن الكريم «غَيبيَّات»، والغيب: هو كل ما غاب عن الإنسان بحيث لا سبيل إلى مُعاينته أو الوقوف عليه أو تفسيره بسبب فارق الزمان أو المكان أو العلم.

ولا يعلم الغيب إلا اللطيفُ الخبير، وقد يعلِّمه سبحانه لأنبيائه ورسله، أو يخبر عنه في كتبه، فلا سبيل للإنسان إلى إدراكه أو العلم به إلا بطريق الوحي الثابت في الكتاب والسنة (من أقوال وأفعال وتعاليم الرسول صلى الله عليه وسلم)، وذلك كالساوات وما فيهن، والملائكة، والجنة والنار، والشياطين والجن، وكذلك مالات الأمور في حياة البشر إلى ما هنالك. وهذه أمور يجب على المؤمن الإيهان بها كحقائق يقينية؛ لأن الله تعالى أخبر عنها (في القرآن أو عن طريق الرسول الكريم)، ومن ادَّعى علم الغيب من البشر يُعتبر كافرًا.

#### ب- الإيمان:

الإيمان لغة: الإيمان من الأمن؛ لأن العبد إذا آمن بالله صار في أمانه عزو جل، قال الله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوۤ الْإِيمَنَهُم بِظُلْمٍ أُولَيۡكٍ كَالُمُمُ الْأَمْنُ وَهُم مُّهَ تَدُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

والإيمان: التصديق، وإنما قيل للمصدِّق بالله «مؤمن» لأنه لما استسلم لله صدَّقه.

الإيمان اصطلاحًا:

تصديق بالجنان (القلب)، وإقرار باللسان، وعمل بالأركان.

بهاذا نؤمن:

جاء في حديث سيدنا جبريل المشهور بيانٌ لما يجب أن نؤمن به، وهو أن نؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، ونؤمن بالقدر خيرِه وشرِّه، وهو ما عُرف بأركان الإيهان.

\* ملاحظة: الإيان يزيد وينقص،أي يقوى ويضعف، وقد حذر الله تعالى من الإيان ببعض الكتاب والكفر ببعضه. وقد ذكر لفظ الإيان ومشتقاته في القرآن الكريم حوالى ٤٣٧ مرّة، وفي الأحاديث الشريفة ٩٨ مرّة.

بعض الأحاديث النبوية الواردة عن المؤمنين:

١ - عن سفيان بن عبد الله الثقفي رضي الله عنه قال: قلت: يا رسول الله، قل لي في الإسلام قولًا لا أسألُ عنه أحدًا بعدك، قال: «قُلْ آمَنْتُ بِاللهِ ثُمَّ اسْتَقِمْ». رواه مسلم.

٢ - عن صهيب الرومي رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «عَجَبًا لِأَمْرِ اللَّهُ عَلَيْكِ : «عَجَبًا لِأَمْرِهُ كُلَّهُ خَيْرٌ، وَلَيسَ ذَلِكَ لِأَحَدِ إِلَّا لِلْمُؤْمِنِ، إِنْ أَصَابَتُهُ صَرَّاءُ صَبَرَ فَكَانَ خَيْرًا لَهُ». رواه مسلم.

٣- عن أبي موسى رضي الله عنه قال: قال رسول الله عَيَالِيهِ: «المُؤْمِنُ لِلْمُؤِمِنِ كَالْبُنْيَانِ، يَشُدُّ بَعْضُهُ بَعْضًا، وَشَبَّكَ بَينَ أَصَابِعِهِ». رواه الترمذي وأبو داوود.

٤ - عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عليه: «أَكْمَلُ اللهُ عَلَيْهِ: «أَكْمَلُ اللهُ عَلِيهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلْهُ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

### ج- الإسلام:

الإسلام لغة: هو الاستسلام، - أي: الانقياد -.

### الإسلام في الشرع:

الإسلام في السرع على معنيين متباينين، أحدهما: دون الإيهان، وهو الاعتراف باللسان، سواءٌ حصل معه الاعتقاد أم لم يحصل، وهو المقصود بقوله تعالى: ﴿قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَا قُلُ لَمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِن قُولُواْ أَسَلَمْنَا ﴾ المقصود بقوله تعالى: ﴿قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَا قُلُ لَمْ تُؤُمِنُواْ وَلَكِن قُولُواْ أَسَلَمْنَا ﴾ الحجرات/ ١٤، والثاني: فوق الإيهان، وهو أن يكون مع الاعتراف اعتقادٌ بالقلب ووفاءٌ بالفعل واستسلام لله في جميع ما قضى وقدَّر، كها ذكر عن إبراهيم عليه السلام في قوله: ﴿ إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ وَ أَسُلِمٌ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ الْإِسْلَامُ ﴾ آل عمران/ ١٩. البقرة / ١٣١، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَاللَّهِ ٱلْإِسْلَامُ ﴾ آل عمران/ ١٩.

#### الإسلام اصطلاحًا:

إظهار القبول والخضوع لما أتى به محمد ﷺ، وقيل: إظهار الشريعة والتزام ما أتى به النبي ﷺ.

وقيل: هو الاستسلام لله بالتوحيد والانقياد له بالطاعة والخلوص من السرك، وقيل: والإسلام أن نشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله ونقيم الصلاة، ونؤتي الزكاة، ونصوم رمضان ونحج البيت إن استطعنا إليه سبيلاً، وهي ما سميت بأركان الإسلام كما وردت في حديث سيدنا جبريل.

### الإسلام في القرآن الكريم:

ذكرتْ موسوعة «نضرة النعيم» أنه ورد لفظ الإسلام والمسلمين والمسلمات في حوالى ٥٠ آية في سور القرآن الكريم.

وقال ابن الجوزي: الإسلام في القرآن الكريم على خمسة أوجه:

أحدها: اسم للدِّين الذي تَدِينُ به، ومنه قوله سبحانه: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِنْ الدِّينَ عِنْ الدِّينَ عِنْ الدِّينَ عِنْ الدِّينَ عِنْ الدِّينَ الدِينَ الدَينَ الْمُعَالِيَّةِ الْمُعَالِينَ الْعَلِينَ الْعَلِيْنَ الْمُعَالِينَ الْعَلِينَ الْعَلِينَ الْعَ

والثاني: التوحيد، ومنه قوله تعالى: ﴿يَعَكُمُ بِهَا ٱلنَّبِيتُونَ ٱلَّذِينَ أَسَلَمُواْ ﴾ المائدة/ ٤٤.

والثالث: الإخلاص، ومنه قوله تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ لَهُ, رَبُّهُ وَ أَسْلِمُ قَالَ اللهُ وَبُهُ وَ أَسْلِمُ قَالَ أَسُلَمْتُ لِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا

والرابع: الاستسلام، ومنه قوله عزَّ مِن قائل: ﴿ وَلَهُ وَ أَسُلَمَ مَن فِي السَّمَوَتِ وَ ٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرُهًا وَ إِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴿ اللَّهُ اللهِ عَمران/ ٨٣.

والخامس: الإقرار باللسان، ومنه قوله تعالى: ﴿قُل لَّمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِنَ فُولُواْ أَسُلَمْنَا ﴾ الحجرات/ ١٤.

ويمكن أن يضاف إلى ذلك وجه سادس، وهو الإقرار باللسان والعمل بالأركان، كما ذكر بعض العلماء.

بعض الأحاديث الشريفة الواردة في الإسلام:

لقد ورد حوالي (٨١) حديثًا عن الإسلام والمسلم في موسوعة «نضرة النعيم»، منها:

(۱) عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنها أن رجلًا سأل النبي ﷺ: أيُّ الإسلامِ خَيرٌ؟ قال: «تُطْعِمُ الطَّعَامَ، وَتَقْرَأُ السَّلَامَ عَلَى مَنْ عَرَفْتَ وَمَنْ لَمْ تَعْرِفْ» رواه البخاري.

(٣) عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما أن رسول الله عليه قال: «قَدْ أَفْلَحَ مَنْ أَسْلَمَ وَرُزِقَ كَفَافًا وَقَنَّعَهُ اللهُ بِمَا آتَاهُ» رواه مسلم. كفافًا: ما يكفيه ولا يزيد عنه.

(٤) عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال: قُلْتُ يَا رَسُولَ اللهِ، أَيُّ الْإِسْلَامِ أَفْضَلُ؟ قال: «مَنْ سَلِمَ اللهُ اللهُ مَنْ لِسَانِهِ وَيَلِهِ». رواه البخاري ومسلم.

#### الفرق بين الإسلام والإيان:

جاء في حديث عبد الله بن عمرو وأبي هريرة جميعًا أن النبي على قال: «المُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ المُسْلِمُ وَنَ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِهِ، والمُؤْمِنُ مَنْ أَمِنَهُ النَّاسُ عَلَى دِمَائِهِمْ وَأَمْوَالهِم»، فسَّر الإسلام بأمر ظاهر، وهو سلامة الناس منه، وهذه وفسَّر الإيهان بأمر باطن، وهو أن يأمنوه على دمائهم وأموالهم، وهذه الصفة أعلى من تلك، فإن من كان مأمونًا سلم الناس منه، وليس كلُّ مَن سلموا منه يكون مأمونًا؛ فقد يترك أذاهم وهم لايأمنون إليه، خوفًا أن يكون ترك أذاهم لرغبة أو رهبة، لا لإيهان في قلبه، ويؤكد هذا أيضًا ما يكون ترك أذاهم لرغبة أن رجلًا قال للنبي على عالم الإسلام؟ قال: «السَّمَاحَةُ وَالصَّبْرُ». حيث إن إطعام الطعام عمل ظاهر وكذلك لين الكلام، وأما السماحة والصبر فخُلُقان في النفس.

قال أبو حامد الغزالي -رحمه الله- إختلفوا في أن الإسلام هو الإيهان أو غيره، وإن كان غيره فهل هو منفصل عنه ويوجد دونه، أو مرتبط به يلازمه؟ فقيل إنها شيء واحد، وقيل إنها شيئان منفصلان، وقيل إنها شيئان ولكن يرتبط أحدهما بالآخر. وقد ورد استعالها على سبيل الترادف، وقد ورد أيضاً إستعالها على سبيل الاختلاف والتداخل.

والخلاصة أن الله أمرنا بالإيهان به وفسّر ذلك بخصال الإسلام وعلى هذا التفسير فالإيهان التام والدين والإسلام سواء (موسوعة النعيم).

والله أعلم...

# JEST CONTRACT

# مقدمة هذا الإصدار «علمتني الفاتحة وآية الكرسي»

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الخلْق أجمعين، سيِّدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد:

فقد أوجب الله عن وجل على عباده قراءة (فاتحة الكتاب) في كلِّ ركعة من صلاتهم فَرضًا كانت الصلاة أو سُنتَّة، قال ﷺ: «لَا صَلَاةً لَنْ لَمُ يَقْرَأُ بِفَاتحةِ الكِتَاب». متفق عليه من حديث عبادة بن الصامت.

في الفاتحة تعليمٌ من الله لعباده كيف يَحمدونه ويُثْنون عليه ويُمَجِّدونه، ثم كيف يسألون ربَّم جميعَ مطالبهم.

إن أوَّلَ ما يتعلمُ الطفلُ المُسلمُ في حياته سورةُ الفاتحة، و لا يكاد يوجَدُ مسلمٌ في هذه المعمورة لا يحفظها عن ظهر قلب، ولكنَّ كثيرًا من الناس في هذه الأيام يقرؤونها وهم لا يعلمون معانيها وأسرارَها، وهي التي تحتوي اختصارًا موجَزًا لما في القرآن الكريم؛ ولهذا فإنها أعظمُ سورة في القرآن الكريم، قال عليهُ لأبي سعيد بن المصلي رضي الله عنه: «لَأُعَلّمَنّكَ أَعْظَمَ الكريم، قال عليه الله عنه: «لَأُعَلّمَنّكَ أَعْظَمَ

سُورَةٍ فِي الْقُرآنِ قَبْلَ أَنْ تَخَرُجَ مِنَ المَسجِدِ... إلى أن قال له: «الحمد لله رب العالمين»، هي السَّبْعُ المَثانِي والقُرآنُ العَظيمُ الذي أُوتِيتُهُ» رواه البخاري.

كما أنَّ «أعظم آية» في القرآن الكريم هي آيةُ الكرسي، قال عَلَيْهُ: «يا أَبَا المُنذِر، أَتَدْرِي أَيُّ آيةٍ مِنْ كِتَابِ اللهُ مَعَكَ أَعْظَمُ؟» قال: قلتُ: «الله لا إله إلا هو الحي القيوم»، قال: فَضَرَبَ في صدري وقال: «لله لا إله إلا هو الحي القيوم»، قال: فَضَرَبَ في صدري وقال: «لِيَهْنِكَ العِلمُ أَبَا المنذِر» رواه مسلم.

فهذه الآية تحوي أساء الله الخسنى وصفاتِه العُلَى، وفيها اسم الله الأعظم الله الخسنى وصفاتِه العُلَى، وفيها اسم الله الأعظم الذي إذا دُعيَ به أجابَ وإذا سُئِل به أعطى، ولها فضلٌ كبيرٌ، كما أنها من آيات «الرقية الشرعية»، وغالبيَّة المسلمين يحفظونها، ولكنهم يقرؤونها دون الاهتمام بمعانيها كما يجِبُ.

فأله مَنَا اللهُ سبحانه وتعالى البحث في معاني الكلمات وفي أقوال وخواطر وتفاسير وشروحات العلماء الأفاضل عن «سورة الفاتحة» «وآية الكرسي»؛ لما فيهما من مَعانٍ عظيمةٍ وفوائد لا تُحصى، وخُصوصًا في معرفة الإرشادات والدلالات فيما أنزل المنّانُ، وبذلك يتحقق لنا الخشوعُ الذي هو من أَجَلِّ المطالب والتي نحن في أَمس الحاجة إليها في جميع صلواتنا ودعواتنا، والخشوعُ هو اللّبِنَةُ الأُولى للإخلاص - بعد الإيمان بالله - في تطبيق ما شرّعه اللهُ لنا، وهي أساس القبول والإجابة بإذن الله.

وقد اشتملت الفاتحة على جميع محاور وأهداف القرآن الكريم، وهي: ١ - محور العقيدة، (التوحيد والإيمان).

٧- محور العبادة.

٣- منهج حياة المسلم.

والقرآن كلُّه - بعد سورة الفاتحة - إما أن يكون مُبيِّنًا للعقائد، أو مُبيِّنًا كيف نعبد الله عز وجل، أو مُبيِّنًا للمناهج في الأرض وطُرُق الظالمين والضالين والهالكين، وطُرُقِ الناجين.

وسورة الفاتحة هي سورة قليلة الألفاظ، عظيمة المعاني، ولها خُصوصيات تميِّزُها عن غيرها، فها أحرانا أن نقرأ السورة بتمعُّن وتأمُّل وتدبُّر.

#### أ- وقفات مع فاتحة الكتاب:

## • الوقفة الأولى: تعدُّد معانيها

إن سِرَّ الفاتحة يكمُن في اشتهالها على جميع معاني القرآن الكريم. يقول ابن تيمية رحمه الله: «والإنسانُ يقرأ السورة - سورة الفاتحة - عدة مرات ويظهر له في أثناء الحال من معانيها ما لم يكنْ خطر له قبل ذلك، حتى كأنها تلك الساعة نزلت، فيؤمن بتلك المعاني، ويزداد علمه وعمله» مجموع الفتاوي ٧/ ٢٣٦.

#### • الوقفة الثانية: مناجاة بين العبد وربه

أسمعتم أزكى من هذه المناجاة؟ حوارٌ مباشر بيين الخالق والمخلوق، لا يشغله ملايين المصلين عنك، كأنك وحدك في هذا العالم. تأمل هذه المنجاة: عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله عليه يقول: قال الله تعالى: «قَسَمْتُ الصَّلَاةَ بَيْني وَبَيْنَ عَبْدِي نِصْفَيْنِ، وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ، فَإِذَا قَالَ اللهُ تَعَالَى: «قَلَ اللهُ تَعَالَى: حَمِدَنِي عَبْدِي، وَإِذَا قَالَ اللهُ تَعَالَى: حَمِدَنِي عَبْدِي، وَإِذَا قَالَ اللهُ تَعَالَى: أَنْنَى عَلَيَ عَبْدِي، وَإِذَا قَالَ اللهُ تَعَالَى: أَنْنَى عَلَيَ عَبْدِي، وَإِذَا قَالَ الْعَبْدُ: ﴿الْمَحْمَدُ لِلهِ رَبِ الْمَكْمِينَ ﴾ قَالَ اللهُ تَعَالَى: أَنْنَى عَلَيَ عَبْدِي، وَإِذَا قَالَ: ﴿ مَلِكِ يَوْمُ الدِينِ ﴾ قَالَ: ﴿ مَلِكِ يَوْمُ الدِينِ ﴾ قَالَ: ﴿ مَلْ اللهُ تَعِيثُ ﴾ قَالَ: هذَا بَيْنِي وَبَيْنَ وَبَيْنَ عَبْدِي، وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ، فَإِذَا قَالَ: ﴿ الْمَدْنَالُومَ رَطَ الدِينِ وَيُونَ السَّالَ اللهُ الله

وكان عمر بن عبد العزيز رضى الله عنه يقرأ الفاتحة آية آية، ويسكت بين الآية والأخرى، وحين سئل عن سبب سكوته قال: لأستمتع بردِّ ربي سبحانه.

#### • الوقفة الثالثة: توحيد الله سبحانه وتعالى

في الفاتحة توحيدُ الله سبحانه وتعالى بأقسامه الثلاثة:

أ - توحيد الربوبية في قوله تعالى: ﴿ٱلْحَكَمْدُيَّةِ رَبِّ ٱلْعَكَمِينَ ﴾.

ب - وتوحيد الأسماء والصفات في قوله: ﴿الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ ۞ مَلِكِ يَوْمِ الدِّينِ ﴾.

ج - وتوحيد الألوهية في قوله: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾.

عندها يجب على العبد أن يتذكر أنه يقف:

١ - موقف الذاكر لله تعالى باسمه الجامع للأسماء الإلهية، وهو اسم الجلالة «الله»، وما أشرف مقام الذاكر لله تعالى وهو سبحانه يقول:
 ﴿ فَأَذَكُرُونَ أَذَكُرُ لَمْ ﴾ البقرة/ ١٥٢.

٢- موقفَ الحامِدِ لله تعالى، ومقامُ الحامدين من أشرف المقامات.

٣- موقف التمجيد لله تعالى، وهو الشرف الأعظم بعزة الربوبية وسيادة الألوهية؛ فإنَّ المجد يدلُّ على شرف المقام وعُلُوِّ الشأن.

٤ - موقف الاعتراف بالعبودية لَنْ له عزةُ الربوبية وَحْدَهُ.

٥ - موقف إقرارِ العبدِ بلزوم القيام بها أوجبه سبحانه عليه.

٦- موقف اعترافِ العبدِ بفقره لربه وشدةِ حاجته إليه.

٧- موقفَ التوسُّل وطرقِ باب المنعِم ذي الجلال والإكرام.

٨- موقف التعوُّذِ والتحصُّنِ من الضلال في العقائد والأعمال والأقوال والأخلاق وجميع الأحوال.

## • الوقفة الرابعة: إرشاد لشيء من آداب الدعاء

بَدْءُ الدعاءِ بالثناء على الله تعالى، ثم ذِكْرُ افتقارِ العبد إلى ربه وحاجتِهِ إليه، ثم يذكر مسألتَهُ.

يقول الحافظُ ابنُ القيِّم رحمه الله - في كلامه على سورة «الفاتحة» -: «ولما كان سُوالُ الله الهداية إلى الصراطِ المُستقيم أَجَلَّ المطالب، ونَيْلُه أشرفَ المواهب، علَّم اللهُ عبادَه كيفيَّة سُوالِه، وأمرَهُم أنْ يُقدِّموا بين يديه حمْدَهُ والثناءَ عليه وتمجيدَه، ثم ذِكْرَ عُبوديَّتهِم وتوحيدهم، فهاتان وسيلتان إلى مطلوبهم، تَوسُّلُ بأسائه وصفاته، وتَوسُّلُ إليه بعُبوديتهم له، وهاتان الوسيلتان لا يكاد يُرَدُّ معها الدعاء» مدارج السالكين ١/ ٣١.

## • الوقفة الخامسة: دعاء جامع لخَيْري الدنيا والآخرة

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: أَنفعُ الدعاءِ وأعظمُهُ وأحْكمُهُ دعاءُ «الفاتحة» ﴿ آهْدِنَا آلصِرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴿ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنَعَمْتَ عَلَيْهِمْ وَالْمَاتِحِةِهُ وَلَا الفاتحة » ﴿ آهْدِنَا آلصِرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴿ صِرَطَ ٱللَّهِ اللهِ هذا الصراط عَيْرِ ٱلْمَعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَالِينَ ﴿ ﴾ ؛ فإنه إذا هداه الله إلى هذا الصراط أعانه على طاعته وترْكِ معصيته، فلم يُصبْهُ شرُّ لا في الدنيا ولا في الآخرة، ويدخل في ذلك من أنواع الحاجات ما لا يمكن إحصاؤه؛ ولهذا كان ويدخل في ذلك من أنواع الحاجات ما لا يمكن إحصاؤه؛ ولهذا كان الناسُ مأمورِين بهذا الدعاء في كل صلاة لِفَرْطِ حاجتهم إليه، فليسوا إلى شيءٍ أَحْوَجَ منهم إلى هذا الدعاء. مجمع الفتاوي.

## • الوقفة السادسة: بيان أن أمَّة الإسلام أمَّةٌ واحدةٌ

ولذلك فإنك تجدُ كلَّ ألفاظِ المخاطَبة والدعاء في سورة الفاتحة جاءت بصورة الجمع، فلو كان المرءُ يصلي وحيدًا لا تصح صَلاتُه إذا قال: إياك أعبد وإياك أستعين، لا بُدَّ أن يقول: (نعبد) (نستعين) (اهدنا) بصيغة الجَمع؛ حتى يعرف أنه ضمن أمة واحدة.

#### • الوقفة السابعة: ميزان الخشوع

يقول النبي عَيَّا : «لَيْسَ لِلْعَبْدِ مِنْ صَلَاتِهِ إِلَّا مَا عَقَلَ منْهَا» أخرجه أحد بإسناد صحيح، فهل نرضى أن نُغادر الصلاة وقد كُتِبَ لنا نصفُها أو رُبعُها أو رُبعُها أو ثُمُنُها؟؟

## • الوقفة الثامنة: ﴿بسم الله الرحمن الرحيم﴾

أيْ: أبدأ مُستعينًا بالله مُتوكِّلًا عليه، وذُكِر اسمُ (الله) لأنه الاسم الله عليه، وذُكِر اسمُ (الله) لأنه الاسم الله ي تُضاف له كلُّ الأسماءِ الدالَّةِ على كمالِ الألوهيَّة، والرحمنُ: واسعُ الرَّحمة، وهي عامَّةٌ لكلِّ مخلوقٍ، والرحيم: بأوليائه من الأنبياء والصالحين في الدنيا والآخرة.

## • الوقفة التاسعة: ﴿ أَلْكَمْدُ يِنَّهِ رَبِّ ٱلْمَسْلَمِينَ ﴾

﴿ اَلْحَمْدُ سِهِ ﴾ كلمةٌ ، ولكنها تملأ ميزان العبد، وهي آخر كلامِ أهل الجنة ﴿ وَءَ اخِرُ دَعُولِهُمْ أَنِ ٱلْحَمْدُ لِللَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ ١٠ . وهي ثناء وشكر.

#### • الوقفة العاشرة: ﴿ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيدِ ﴾

استحضر أنَّ رحمة الله سبحانه سبقتْ غضبَهُ، وأنَّ رحمتَهُ وَسِعَتْ كلَّ شيءٍ وعمَّتْ كلَّ مخلوق، فكيف بِابنِ آدمَ الذي نفخ اللهُ فيه من روحه؟

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله على يقول: «إِنَّ الله خَلَقَ الرحمة يَوم خَلَقَهَا مِائة رحمة، فأَمْسَكَ تِسْعًا وتِسْعِينَ رَحمة، وَأَرسلَ في خَلْقِهِ كُلِّهِمْ رَحْمة واحِدَة البخاري. وهذه الرحمة التي أمسكها سبحانه هي التي يعامل بها عباده يوم القيامة.

## • الوقفة الحادية عشرة: ﴿ مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾

هو الحاكمُ وَحدَه يوم الحساب والجزاء، يَظهر للخلق تمامُ مُلْكِه في ذلك اليوم؛ وسُمِّي يومَ الدين لأنه اليومُ الذي يُدانُ فيه الناسَ بأعمالهم، إنْ خيرًا فخيرٌ، وإن شرًا فشرٌ، فالواجب أن نذكر ذلك الموقِفَ ونُعِدَّ العدةَ له.

## • الوقفة الثانية عشرة: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾

هذه الآية هي وثيقة بينك وبين ربك، فالتزم بها في كل أحوالك، وانْو في جميع أعمالك الدنيوية عبادة لله، يُعْطِك الله العون فيها والأجرَ عليها، استعن بربك في جميع أمورك؛ في اشرع الله الاستعانة به إلا ليُعينك.

إن القلب يتعرَّض لمرضين عظيمين، إن لم يتداركها العبدُ فإنها يرميان به إلى التلف، وهما: الرياء والكِبْر، فدواء الرياء ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾، ودواء الكِبْر ﴿وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾. يقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: «تأملتُ أنفعَ الدعاء، فإذا هو سؤالُ العونِ على مَرضاتِه، ثم رأيتُه في الفاتحة في ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾».

وفي هذه الآيةُ محوران، كلاهما ضروريٌّ: عبادة الله تعالى بتطبيق الشعائر (إياك نعبد)، والاستعانة بالله (وإياك نستعين)، وبعد الاستعانة به سبحانه

يمكن الاستعانة بها خلق في هذه الأرض وسخَّره وفق منهج الله تعالى. والصحابة الكرام فهموا هذه الآية جيدًا وطبَّقوها - بمحورَيها - في حياتهم؛ فقادوا الأرضَ، وحقَّقوا النجاح في الدنيا والآخرة، فلا بدَّ من التوازن بين الأمرين.

## • الوقفة الثالثة عشرة: ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾

قد يسأل الواحد منّا: لماذا أسأل الله الهداية إلى الصراط المستقيم وقد هُديتُ إليه؟ إذا كان الله سبحانه اختار أن يكون دعاء أعظم سورة في القرآن هو سؤال الله الهداية فهذا يعني طلبَ الثبات على الهداية حتى لا تُفتَنَ ولا تَضِلَّ.

لاحِظ المقامَ الذي يدعو فيه العبدُ بالهداية، إنه ليس مقامَ معصيةٍ، ولا مقامَ ضللٍ، بل يطلب من الله الهداية وهو في أَجَلِّ لحظاتِ الهداية، قائمًا بين يدَي الله سبحانه، والهداية نوعان: هداية ولاله ببيان الطريق، وهداية توفيقٍ للعمل، فاستشعرهما في دعائك.

## الوقفة الرابعة عشرة: ﴿ صِرَطَ الَّذِينَ أَنعُمَتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالَ إِينَ ۞﴾

تأمل هذه الآية، إذ أسند الله الإنعام إليه سبحانه فقال: ﴿الَّذِينَ عَلَيْهِمْ ﴾، ولم يُسنِد إليه الغضب، فلم يقل: (الذين غضبت عليهم) وإنها قال: ﴿المَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ ﴾، وقد ذكر المفسرون رحمهم الله وجوها للتفريق منها:

١ - أن النعمة من باب الخير والفضل، والغضب من باب الانتقام والعدل، وطريقة القرآن إسناد الخيرات والنعم إليه سبحانه وتعالى، وحذف الفاعل في غير ذلك.

٢- أن الله سبحانه هـ و المتفرد بالإنعام، بخلاف الغضب، فمن غضب الله عليه عليه ملائكته وأنبياؤه وأولياؤه الصالحون.

٣- أن في ذكر فاعل النعمة تكريمًا للمنعَم عليهم، وفي حذف فاعل الغضب إهانةً وتحقيرًا للمغضوب عليهم وتصغيرًا من شأنهم.

وفي ﴿ مِرَطَ اللَّهِ مَا أَعْمَتَ عَلَيْهِمْ ﴾ أضاف الله عز وجل الصراطَ للسالكين له لتزول الوحشة عن سالكِ هذا الصراط، ويعلمَ أنَّ له رُفقاءَ في هذا الطريق هم الذين أنعم اللهُ عليهم؛ فلا يكترثَ بمُخالفة مَن حادُوا عن الصراط، فإنهم وإن كانوا أكثرَ عددًا فإنهم أقلُّ قدرًا، ومن سلك طريقَ المنعَم عليهم في الدنيا كان معهم يوم القيامة.

## ب- وقفات مع آية الكرسي:

كما أن لنا وقفات مع الآية الأعظم في القرآن الكريم، وهي «آية الكرسي»، ومما استوقفنا في هذا المقام قولُ بعض العلماء: إن من أسباب ورود هذه الآية وسط الكلام عن المنهج الذي أرادنا الله أن نطبّقه -أننا أثناء تطبيق هذا المنهج نحتاج إلى ما يُثبّتنا ويُشعرنا بأن هذا المنهج هو من عند الله تعالى، وأن الله ولي من يطبّق هذا المنهج ﴿الله وَلِي الله ولي من يطبّق هذا المنهج ﴿الله وَلِي الله ولي المنافر المنهج ﴿الله وكر بعد آية الكرسي يُخْرِجُهُم مِنَ الظُلُكُمن إلى الذّر حياتيّةً لتؤكدها:

أ - قصة سيدنا إبراهيم عليه السلام مع النمرود، ﴿إِذْ قَالَ إِبْرَهِ عُمُ رَبِّ اللّهَ يَأْقِى رَبِّ اللّهَ يَأْقِى النَّهَ يَأْقِى اللّهَ مَنْ الْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَامِنَ الْمَغْرِبِ فَبُهُوتَ اللّذِي كَفَرَ ﴾ البقرة / ٢٥٨.

ب - وقصة عُزَيْر ﴿ أَوْ كَالَّذِى مَكَّرَ عَلَىٰ قَرْيَةٍ وَهِىَ خَاوِيَةُ عَلَىٰ عُرُوشِهَا ﴾ البقرة/ ٢٥٩.

فهذه القصص تؤكد قدرة الله تعالى على الإحياء والإماتة، تأكيدًا لقوله تعالى في بداية آية الكرسي: ﴿ اللهُ لا ٓ إِلهَ إِلهَ إِلاّ هُو اَلْحَيُ الْقَيْوُمُ لا تَأْخُذُهُ وَسِنَةٌ وَلا نَوْمٌ لَهُ مَا فِي السَّمَوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَن ذَا الّذِي الْقَيُومُ لا تَأْخُذُهُ وَسِنَةٌ وَلا نَوْمٌ لَهُ مَا بِينَ الدِيهِم وَمَا خَلْفَهُم وَلا يُحِطُونَ مِشَيْءٍ يَشَفَعُ عِندَهُ وَإِلاّ بِإِذْنِهِ وَيَعْلَمُ مَا بَيْنَ الدِيهِم وَمَا خَلْفَهُم وَلا يُحِطُونَ مِشَيْءٍ يَشَفَعُ عِندَهُ وَلا يَحُودُه وَعَلَمُ الله عَلَى عَلَم وَلا يَحُودُه وَعَفْظُهُما وَقَد جاءت بعد آيات المنهج المطلوب اتباعه لتقوية البشرية في تاريخها، وقد جاءت بعد آيات المنهج المطلوب اتباعه لتقوية إيهان المسلم ويقينِه بالله؛ فتكون عونًا له على تحمّل تبعاتِ هذا المنهج؛ لما احتوت عليه من معاني التوحيد والعظمة، فاسم الله «الحيُّ» يتضمن جميع الصفات الأفعال؛ فآية الصفات الذاتية، واسمه «القيوم» يتضمن جميع صفات الأفعال؛ فآية احتوت على هذه المعاني التي هي من أجلّ المعاني يحق أن تكون أعظمَ آيات

القرآن، ويحق لمن قرأها متدبِّرًا مُتفهِّمًا أن يمتلئ قلبُه من اليقين والعِرفان والإيمان، وأن يكون بذلك محفوظًا من شرور الشيطان وأعوانه.

وقد تم شرحُ هذين الموضوعين في فصلين اثنين: الأول سورة الفاتحة، والثاني آية الكرسي، وقد قُمنا بالاسترشاد بأقوال وتفاسير العلماء المعاصرين لقربهم من واقعنا وتناولهم أمور الحياة من جوانبها العديدة وخصوصًا التي استُحدثتْ ولم تكن في عصور السلف.



الفصل الأول سورة الفاتحة



## سورة الفاتحة

#### آیاتها:

عدد آياتها «سبع آيات»، وترتيبها: السورة الأولى من المصحف الشريف، وهي سورة "مكيَّة" على الأرجح، وليست هي أول ما نزل من القرآن الكريم.

#### تسميتها:

ولهذه السورة أسماء عِدَّة، قيل: عشرة أسماء، وذكر العلماءُ أسباب هذه التسميات، ومنها:

أ - سمِّيت «السبعَ المثاني» لأنها سبعُ آيات، وهذا هو المشهور، وقيل غير ذلك.

ب \_ سورة «الفاتحة»؛ لأن المصحف الشريف يفتتح بها، وسمّاها النبي عليه الصلاة والسلام بهذا الاسم حيث قال: «لَا صَلَاةَ لَمِنْ لَمْ يَقْرَأُ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ». متفق عليه من حديث عبادة بن الصامت.

ج - «أم الكتاب»،؛ قال رسول الله عَلَيْةِ: «الْحُمْدُ للهَّ أُمُّ الْكِتَابِ والسَّبْعُ اللَّافِيةِ: «الْحُمْدُ للهَّ أُمُّ الْكِتَابِ والسَّبْعُ اللَّافِي». رواه الترمذي عن أبي هريرة ؛ وذلك لاشتال هذه السورة على المعاني الأساسية العامة المذكورة في القرآن.

د - سورة «الصلاة»؛ لأنها لا تتم الصلاة إلا بها في كل ركعة.

هـ - سورة «الحمد»؛ لأنها تبدأ بـ ﴿ ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾.

و - كما ورد أن الرسول ﷺ سمّاها سورة «الأساس»؛ لأنها أساسُ القرآن لما فيها من مَعانٍ وتوجيهات إجماليّةٍ.

ز - وسمِّيت بسورة «الشفاء»، لأن الرسول عَلَيْهُ قال: «فِي فَاتِحَةِ الكِتَابِ شِفَاءٌ مِنْ كُلِّ دَاءٍ». رواه البيهقي.

ح - وسمِّيت «أم القرآن» فقد قال عليه الصلاة والسلام: «أُمُّ القُرْآَنِ عِوَضُ غَيْرِهَا، وَلَيْسَ غَيرُهَا عِوَضًا عَنْهَا». رواه الحاكم.

ط - وسمِّيت أيضاً بسورة «الواقية»، و «الكافية» و «الكنز»؛ والله أعلم.

## فضائل سورة الفاتحة

١ - قال الرسول ﷺ: «والَّـنِي نَفْسِي بِيَـدِهِ مَا أَنْـزَلَ اللهُ فِي التَّوْرَاةِ
 وَالْإِنْجِيل وَلَا النَّبُورِ وَلَا الْفُرْقَانِ مِثْلَهَا، إِنَّهَا السَّبْعُ المَثَانِي». رواه أحمد.

٢ - وهي رُقْيَةٌ للشفاء من الأمراض والعلل. روى أبو سعيد الخدري رضى الله عنه قال: (بَعَثنَا رَسُولُ الله عَيْنِيَّ فِي سَرِيَّةٍ فَمَرَرْنَا عَلَى أَهْلِ أَبْيَاتٍ فَاسْتَضَفْنَاهُمْ فَلَمْ يُضَيِّفُونَا، فَنَزَلْنَا بِالْعَرَاءِ فَلُدِغَ سَيِّدُهُمْ، فَأَتُونَا فَقَالُوا: هَلْ فَاسْتَضَفْنَاهُمْ فَلَمْ يُضَيِّفُونَا، فَنَزَلْنَا بِالْعَرَاءِ فَلَدغَ سَيِّدُهُمْ، فَأَتُونَا فَقَالُوا: هَلْ مِنْكُمْ أَحَدٌ يَرْقِي؟ فَقُلْتُ: أَنَا أَرْقِي، فَقَالَ: فَارْقِ صَاحِبَنَا، فَقُلْتُ: لَا؛ قَدِ اسْتَضَفْنَاكُمْ فَلَمْ تُضَيِّفُونَا، قَالَ: فَإِنَّا نَجْعَلُ لَكُمْ [الجُعْلُ: الأجر يُعطى على اسْتَضَفْنَاكُمْ فَلَمْ تُضَيِّفُونَا، قَالَ: فَإِنَّا نَجْعَلُ لَكُمْ [الجُعْلُ: الأجر يُعطى على عمل ما]، قَالَ: فَجَعَلُوا لَنَا ثَلَاثِينَ شَاةً، قَالَ: فَأَتَيْتُهُ فَجَعَلْتُ أَمْسَحُهُ وَأَقْرَأُ عَملَ مَا أَنْ فَنَ وَيَ، مَا نَحْنُ بِالَّذِينَ ثَلَا الشِّيَاهَ، وَقُلْنَا: أَخَذْنَاهَا وَنَحْنُ لَا فَيْحَلُ لَكُمْ اللهُ عَيْفَهُ وَاللهُ وَعُلَانَ أَضَالُ رَسُولَ الله عَلَيْ فَاتَيْنَاهُ فَلَيْكَ: الْمُعْرَاقُ وَا وَاضْرِبُوا لِي مَعَكُمْ بِسَهُم ". رواه ابن حبان في صحيحه.

الاسترقاء بالفاتحة نغفل عنه كثيرًا، وقد نقرأ ولا نرى الأثر مباشرة؛ وذلك لضعف اليقين أو غفلة القلب، فيجب الانتباه إلى ذلك.

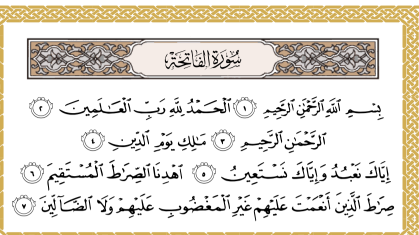
٣- تُقرأ عند النوم للأمان. عن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول عَلَيْهِ: «إذَا وَضعتَ جَنبكَ عَلَى الفِراشِ وَقَرأتَ فَاتِحةَ الكِتابِ و قُلْ هُوَ اللهُ أحدُ فَقَد أمِنتَ مِن كُلِّ شَيءٍ إلَّا المَوتَ ». رواه البزار.

٤ - هي شفاءٌ من كل داء. روى الدارمي والبيهقي بسند رجاله ثقاتٌ عن عبد الملك بن عمير قال قال رسول الله ﷺ: «فَاتِحَةُ الْكِتَابِ شِفَاءٌ مِنْ كُلِّ دَاءٍ». وقد كان ﷺ إذا اشتكى يقرأ على نفسه بالفاتحة والمعوِّذات وينفُثُ بها على جسده الشريف، كها كان يفعل ذلك عند النوم أيضًا.

٥- روي عن علي رضي الله عنه أنه سئل عن فاتحة الكتاب فقال: «حدثنا نبيُّ الله ﷺ أنها نزلتْ من كنز تحت العرش»، والمعنى أنها مكنوزة لهذه الأمة ومخصوصة بها لما جمعَتْهُ من المعاني والفضائل والأسرار والأنوار التي ولا يحتمِلُ نزولها إلا سيدنا محمد ﷺ.

٦- تحفظ من شر العين الحاسدة. روى الديلمي في الفردوس عن عمران بن الحصين رضي الله عنها قال: «فاتحة الكتاب وآية الكرسي لا يقرؤهما عبدٌ في دار فتصيبهم في ذلك اليوم عينُ إنسٍ ولا جِنِّ».

٧- وهي تُقرأ لقضاء الحاجات. روى أبو الشيخ عن عطاء قال:
 «إذا أردت حاجة فاقرأ بفاتحة الكتاب حتى تختمها تُقْضَ إن شاء الله».



#### معانى الكلمات:

- ١ بِنسمِ اللهِ: أبتدئ باسم «الله» تعالى، والاسم «الله»
  يعمُّ جميعَ أسماء الله الحسنى.
- الرَّقَيْنِ: اسم من أسماء الله تعالى، مشتقٌ من الرحمة،
  دالٌ على كثرتها وسعتها عنده تعالى، فتعُمُّ كلَّ
  مخلوق حتى الكافرين.
  - الكَيْحِيرِ : اسم وصفة لله تعالى، مشتق من الرحمة،
    وهذه الرحمة هنا خاصة بالمؤمنين.
- ٢- ٱلْحَمَدُ : الثناء على المحمود ذي الفضائل، كالمدح والشكر معًا.
  - ٢- يلّهِ: اللام حرف جر معناه ( الاستحقاق )، أي:
    إنّ الله مستحق لجميع المحامد.
- ٢ رَبِّ : السيد المالك المصلح المُربي بكل أنواع التربية.
  - ٢- ألْتَ لَمِينَ : جمع عالمَ، وهو كلَّ ما سوى الله تعالى، كعالمَ الملائكة، وعالمَ الجن، وعالمَ الإنس، وعالمَ الجنات.
    - ٤- مَاكِ : صاحب المُلْك، المُتصرِّ ف به كما يشاء.
  - ٤ يَوْمِ ٱلدِّينِ : يوم الحساب والجزاء، وهو أحد
    مراحل يوم القيامة، حيث يجزي الله كلَّ نفسٍ بها
    كسبت.
    - ٥ إِيَّاكَ : ضميرُ نصبٍ يخاطَب به هنا الله سبحانه وتعالى.

- ٥- نَمْتُدُ: نُطيعُ، مع غاية الحُبِّ والذلِّ للمعبود سبحانه، وتقديم (إياك) يفيد الاختصاص والحصر، أي: لا نعبد غيرك، ولا نستعين إلا بك.
- ٥- وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ : نطلب عونَك لنا على طاعتك وفي جميع أمورنا.
  - ٦- آهُدِنًا: أُرشِدنا ودُلَّنَا وأدِمْ هدايتَنا.
  - ٦- ٱلصِّرُطَ : الطريق المُوصِلَ إلى رضاك وجنتك،
    وهو الإسلام.
  - ٦- ٱلْمُسْتَقِيمَ: الذي لا مَيْل فيه عن الحق ولا زيغ عن الهدى.
- ٧- صِرْطَ اللَّيْنَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ: طريق (تعاليم) النبيين
  والصِّدِيقين والشهداء والصالحين، وكلِّ مَنْ أَنعم
  اللهُ عليهم بالإيمان به تعالى ومعرفتِه، ومعرفة مُحَابَّه
  ومَسَاخِطِهِ، ثم وفقهم لفعل المحابِّ وترك المكاره.
  - ٧- غَيْرِ: لفظ يُستَثني به، كـ ( إلا ).
- المَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ: مَن غضب اللهُ تعالى عليهم
  لكفرهم و إفسادهم في الأرض و تركِهم العمل بها
  وصلهم من العلم، كاليهود المتآمرين و أمثالحِم.
- ٧- وَلَا ٱلضَّنَا لَيْنَ : مَن أخطؤوا طريق الحقَّ فعبدوا اللهَ
  بها لم يَشْرَعه، كالمشركين والخوارج وغيرهم.



#### من هداية الآيات

الآية: ١- يجب ذِكْرُ «اسم الله» قبل البدء بأيِّ عمل.

الآية: ٢- أن الله تعالى يُحِبُّ الحمد؛ فلذا حَمِدَ تعالى نَفْسَهُ وأمر عبادَهُ بحَمْدِهِ.

الآية: ٢-٣- أن المدح يكون لمقتضى، وإلا فهو باطلٌ وزُوْرٌ، فالله تعالى لَمَّا حمِد نفسَه ذكر مقتضَى الحمدِ، وهو كَونُه ربَّ العالمين، والرحمنَ الرحيمَ، ومالكَ يومِ الدين.

الآية: ٢-٣- أدب الدعاء؛ حيث يقدِّم السائلُ - قبلَ دعائه - حَمْدَ الله والثناءَ عليه و تمجيدَه، وزادت السُّنَةُ الشريفة الصلاةَ على النبي ﷺ، ثم يسأل حُاجتَه؛ فإنه يُستجاب له بإذن الله.

الآية: ٥- أن لا يعبدَ الإنسانُ غيرَ الله، وأن لا يستعينَ إلا به سبحانه وتعالى.

الآية: ٦- الترغيب في دعاء الله والتضرُّع إليه في كل أحوال الإنسان، وفي الحديث: «الدُّعَاءُ هُوَ الْعِبَادَةُ». رواه أحمد في مسنده.

الآية: ٧- الترغيب في سلوك سبيل الصالحين، والترهيب من سلوك سبيل الغاوين والضالين.

الآية: ٧- الاعتراف بنِعَمِ اللهِ التي لا تُعَدُّ ولا تُحصَى.

الآية: ٧- طلب القُدُوةِ الحسنةِ في جميع أقوالنا وأفعالنا.



#### تنبيهان:

ا - كلمة (آمين) ليست من الفاتحة، ويستحَبُّ أن يقولها الإمامُ إذا قرأ الفاتحة، يمُدُّ بها صَوتَه، ويقولها المأمومُ والمُنْفَرِدُ كذلك، لقول الرسول عَلَيْ: "إذا أَمَّنَ الإِمَامُ فَأَمِّنُوا». رواه البخاري برقم (٧٣٨). أي: قولوا آمين، ومعناها: اللهم استجب دعاءنا، ويستحَبُّ الجهرُ بها؛ لحديث ابن ماجه: كان النبي عَلَيْهِ إذا قال: ﴿ غَيْرِ ٱلْمَعْضُوبِ عَلَيْهِ وَلَا ٱلصَالِينَ ﴾ قال: «آمين»، حتى يسمعها أهلُ الصفِّ الأولِ فيَرْتَجُّ بها المسجدُ. رواه ابن ماجه في سننه برقم (٨٤٣).

٢- البسملة آيةٌ من سورة الفاتحة عند الإمام الشافعي رضي الله عنه، أما باقي الأئمَّةِ فلا يعتبِرُون البسملة آيةً من الفاتحة، واعتبروا ﴿ مِرَطَ الدِّينَ الْمَعْمَتُ عَلِيْهِمْ ﴾ هـي الآية السادسة، و ﴿ عَيْرُ الْمَعْمُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّ آلِينَ ﴾ هي الآية السابعة.

## التفسير الموضوعي لسورة الفاتحة(١)

سورة الحمد من قصار السور، ولكنها أمُّ الكتاب، وأعظمُ سُورِهِ، تضمنَت خلاصةً وجيزةً لعقائد الإسلام، وعَهدًا وثيقًا بين الناس ورجِّم يحقِّقُ رسالَتهم في الوجود، ورجاءً في الله أن يهدي الطريق، ويمنح التوفيق، ويُنْعم بالرضا.

ولنَنْظر في الآية الأولى ﴿ الْمَحْمَدُ لِلَّهِ رَبِ الْمَحْمَدُ لِفَظُّ الْحَمَدُ لَفَظُّ اللَّهُ مَعَانٍ ثلاثةٌ ، فهو ثناءٌ يكشف عن أمجاد الذات العليا من جلال وجمال وكهال، وهو مديح على ما ننال من عطاء ونَعهاء جادَ بها وَلِيُّ النَّعَم، وهو شُكرٌ يقابِل الخيرَ النازل والفضل المُسْدَى.

وعندما نصبح فنقول مثلًا: «الحمد لله الذي أحيانا من مَكَاتِنا وإليه النشور» فنحن نثني ونمدح ونشكر.

و ﴿ رَبِّ ٱلْمَا لَمِينَ ﴾: سيدُ العوالم كلِّها من العَرش إلى الفَرش، من السياء إلى الأرض، من الحيوان إلى النبات، من الملائكة إلى البشر. والعالمُ مَرْبُوبٌ له فقير إليه، نعم، كلُّ ما عدا الله عبدٌ له، صنيعةُ نِعمته، ﴿ فَلِلّهِ الْمُمَدُنِ وَرَبِّ ٱلْأَرْضِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ وَلَهُ ٱلْكِبْرِيآ اللهُ مَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَبِ الْمَامُونِ وَرَبِّ ٱلْأَرْضِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿ وَلَهُ ٱلْكِبْرِيآ اللهُ مَوْتِ وَٱلْاَرْضِ وَاللهُ عَلِيمَ اللهُ عَبِدُ له ، صنيعةُ فِي السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿ وَلَهُ ٱلْكِبْرِيآ اللهُ عَبِيدًا اللهُ عَبِيدًا وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَبِيدًا اللهُ عَبِيدًا وَاللهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِلْهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَ

﴿ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ ﴾، نحن في رحمته نعيش، والرحمة والعلم يَسَعَانِ كلَّ شيءٍ، ولو لا أن الله عَفورٌ رحيمٌ لفتكتْ بنا معاصينا وقضى علينا جُحودُنا وطغياننا. ﴿ مَلِكِ يَوْمِ الدِّينِ ﴾، المقصود بالدين الجزاء، وهو بداية العالمَ

١ - مقتبس من كتاب «نحو تفسير موضوعي لسور القرآن الكريم» للشيخ محمد الغزالي - رحمه الله.

الآخِر، وهو المقابل لعالمنا المعاصر. والحضارةُ الماديَّةُ المسيطِرة على الحياة الآن قلَّما تذكره، بل لعلها ترى من الهزل ذِكْرَه.

وهي تتعمَّدُ نسيانه في ميادين التربية والتشريع والسياسة الدولية والمحلية، مع أنه الحقيقة العُظمي الأَجدرُ بالرعاية والحساب.

﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينَ ﴾، نعبدك وحدَك يا الله، ونستعين بك يا رب لا بغيرك؛ فكلُّ غير محتاجٌ إليك، كما جاء في السنة: «اللَّهُمَّ أَعِنِي عَلَى ذِكْرِكَ وَشُكْرِكَ وَشُكْرِكَ وَشُكْرِكَ وَشُكْرِكَ وَشُكْرِكَ وَشُكْرِكَ وَشُكْرِكَ وَشُكْرِكَ وَسُنْ عِبَادَتِكَ». رواه الحاكم في المستدرك من حديث معاذبن جبل مرفوعًا، برقم (١٠١٠)، «إِذَا سَالَتْ فَاسْأَلِ الله، وَإِذَا اسْتَعَنْتَ فَاسْتَعِنْ بِالله». رواه الترمذي عن ابن عباس مرفوعًا، برقم (٢٤٤٠).

﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴿ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنَعَمَتَ عَلَهُمْ .... ﴾ ، الخطُّ المستقيمُ أقصرُ طريتٍ بين نقطتين؛ ولذلك لا يتعدد، ومن استقام اهتدى إلى الله ﴿ إِنَّ رَبِّى عَلَى صِرَطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ . هود/٥٦.

ودين الله واحدٌ، بلَّغه الأنبياءُ على اختلاف الأعصار والأمصار، أساسه إله واحد، له الوَلاء، وله الثناء، يفتقر إليه أهلُ الأرض وأهلُ السماء.

ولعل هذه النقطة مَثَارُ الخلاف بين أتباع الأديان المعاصرة، فالمسلمون يُوقِنون بأن ما عدا الله عبدٌ له خاضعٌ لحكمه عانٍ لأمره في الدنيا والآخرة. ويستحيل أن يتجاوز هذه الحقيقة بشرٌ أو مَلَكُ.. فمن لَزِمَها نجا، ومن زاغ عنها هلك.. وكلُّ مَن أحسن طاعة الله ورسله بلغ هذه الغاية، ﴿وَمَن يُطِع اللهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَتَهِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنعُمَ اللهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّيِيتَنَ وَالصِّدِيقِينَ وَالشَّهَ عَلَيْهِم مِّنَ النَّيِيتَنَ وَالصِّدِيقِينَ وَالشَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّيِيتَنَ وَالصِّدِيقِينَ وَالشَّدِيقِينَ وَالصَّدِيقِينَ وَالصَّدِينَ وَحَسُنَ أَوْلَكَهِكَ رَفِيقًا اللهُ عَلَيْهِم مِّنَ النساء / ٢٩، أما مَن

أشرك بالله شيئًا، أو رفض الانقياد لأمره، فهو بين الضلال والغضب، لا أملَ له، ولا خير فيه..

﴿غَيْرِ ٱلْمَغْصُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلصَّاآلِينَ ﴾، على الإنسان أن يكون صائب الفِكر صادق النظر، فإذا اهتدى إلى الحق فعليه أن يعمل به ويتواضع لربه، ويرفُق بعباده.

نحن نكرِّرُ الدعاءَ لأنفُسنا، كما نكرر غسلَ أعضائنا؛ لأن أسباب هـ ذا التكرار قائمةٌ، فالجسم الإنساني لا يكفي في تطهيره أن يُغسَل مرةً أو مرَّتين، لابدَّ من تكرار الغسل مـدى الحياة. والطبع البشريُّ لا تصْفُلُهُ دعوةٌ أو دعوتان، لا بد من تكرار الوقوف بين يـدي الله؛ لأن رُعُوناتِ النفس ووساوسَ الشيطان لا تنتهي، فلا بد من تكرار الدعاء،

واستدامة التضرُّع ﴿إِنَّ ٱلصَّلَوةَ كَانَتُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَنَا مَّوْقُوتًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِيَّا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

وهكذا - في سُطور قَلائِلَ تمَّ تصويرُ العلاقة الوحيدة الممكنة بين الناس ورب الناس، الاعترافُ به، والثناء عليه، والاستعداد للقائه، والتعهُّد بعبوديَّته، ثم الرجاء إليه أن يجعلنا كما يجب.

## من خواطر الدكتور راتب النابلسي في تفسير سورة الفاتحة

قال عليه الصلاة والسلام: «لَا صَلاَةَ لَمِنْ لَمْ يَقْرَأُ بِفَاتِحَةِ الكِتَابِ». رواه مسلم عن عبادة بن الصامت. وقال ربُّنا عزَّ وجلَّ: ﴿ هُو ٱلَّذِي ٓ أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِنَابَ مِنْهُ ءَاينَتُ مُحَكَمَتُ هُنَ أُمُّ ٱلْكِنَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتُ ﴾. آل عمران/٧، وآياتُ الفاتحة كلُّها آياتُ محكماتٌ.

يقول ربَّنا سبحانه وتعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرُءَانَ فَاسْتَعِذُ بِاللهِ مِنَ ٱلشَّيَطُانِ السِّعِلِ اللهِ مِن الشيطان الرَّحِيمِ ﴿ اللهِ مِن الشيطان الرحيم ) ليست آيةً، وهي تُقرأ في الصلاة ولكن سرَّا، تقول: سبحانك اللهم وبحمدك، تبارك اسمك، وتعالى جَدُّك، ولا إلىه غيرك -سرَّا، ثم تتعوذ بالله من الشيطان الرجيم سرَّا أيضًا.

اسْتَبَّ رَجُلانِ عِنْدَ النَّبِيِّ عَلَيْهِ، وَأَحَدُهُمَا يَسُبُّ صَاحِبَهُ مُغْضَبًا، قَدِ احْمَرَّ وَجْهُهُ، فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ: ﴿إِنِّي لأَعْلَمُ كَلِمَةً لَو قَالَمَا لَذَهَبَ عَنْهُ مَا يَجِدُ، لَوْ قَالَىٰ النَّبِيُّ عَنْهُ مَا يَجِدُ، لَوْ قَالَىٰ الذَّهَبَ عَنْهُ مَا يَجِدُ، لَوْ قَالَ: أَعُوذُ بِاللهُ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيم». رواه البخاري عن سُلَيُانُ بْنُ صُرَدٍ.

«العَوْذُ» هو الالتجاء لقويِّ كي تتقي به الشرَّ، وأما «اللَّوذُ» فهو بمعنى الاحتاء بقويً من أجل أن يجلِب لك الخيرَ، فربُّنا سبحانه وتعالى يأمرنا أن نستعيذ بالله من الشيطان الرجيم، وأما كلمة «الله» فهي اسم الله الجامعُ للأسهاء الحسنى كلِّها، وهو عَلَمٌ على الذات، فإذا قلت: «الله»، فإن الأسهاء الحسنى كلها جمعت في كلمة «الله».

و «الشيطان» سُمِّي شيطانًا لأنه شَطَنَ، بمعنى ابتعد وخرج عن طريق الحق، إذًا الشيطانُ ذلك المخلوق الذي خرج عن المنهج الإلهي،

وكلُّ مخلوقٍ خرج عن المنهج الإلهي فهو شيطان، هناك شياطين الإنس، وهناك شياطين الجن، قال تعالى:

﴿إِنَّ قَارُونَ كَاكَ مِن قَوْمِ مُوسَىٰ فَبَغَىٰ عَلَيْهِمٌ وَءَانَيْنَهُ مِنَ ٱلْكُنُوزِ مَا إِنَّ مَفَاتِحَهُ, لَا نَفُرَةً إِلَّا اللَّهُ لَا يُحِبُ مَفَاتِحَهُ, لَا نَفُرَةً إِلَّا اللَّهُ لَا يُحِبُ مَفَاتِحَهُ, لَا نَفْرَةً إِلَّا اللَّهُ لَا يُحِبُ الْفُرِحِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا يُحِبُ الفُرحِينَ ﴿ اللَّهِ القصص ٢٦، أي الفرح الذي يصحبه الكبر والبغي الفرحين والطغيان، وبغي: يعني خرج عن طريقتهم الصحيحة، «الطغيان» خروج عن طريق الحق، و «الفسق» خروج عن طريق الحق، و «الفسق» خروج عن طريق الحق، و «الفسق» خروج عن طريق الحق، و «الفسق خروج عن طريق الحق.

مُلخَّصُ الكلام أن لله في الأرض منهجًا، وأن لله في الأرض قرآنًا، وشرَعَ لنا شرعًا، في حياتك الدنيا وشرَعَ لنا شرعًا، في حياتك الدنيا وفي الآخرة، فإذا خرجتَ عنه دفعتَ الثمنَ، ما دُمتَ في طاعة الله فأنت في ظل الله وذِمَّته، فإذا خرجت عن طاعته خرجت من ظِلِّه، وعليك أن تتحمَّل المتاعبَ حينئذٍ.

جاء أعرابيُّ إلى النبي عليه الصلاة والسلام فقال: يا رسول الله عِظْنِي وَأَوْجِزْ، قال: «قُلْ آمَنْتُ بِالله ثُمَّ اسْتَقِمْ»، قال: أريد أخفَّ من ذلك، قال: «إِذًا فَاسْتَعِدَّ لِلْبَلَاءِ». أخرجه مسلم.

قضية واضحة كالشمس، إما أن تطبِّق التعليمات، وإما أن تستعد للبلاء، قل أعوذ بالله من الشيطان، هذا المخلوق الذي طغي، والذي غوى، والذي بغي، والذي شطن بمعنى ابتعد.

والنبي عليه الصلاة والسلام كان يعوذ بالله من كل شيء، من دار يدخلها، ومن دابة يركبها... والمؤمنُ من علامة إيهانه أنه دائمًا يتعوذ بالله من الشيطان الرجيم أنْ يُضِلَّهُ.

أما ﴿ بِسَمِ ٱللّهِ ٱلرَّحَيْنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ فلها حديث طويل، يقول الله سبحانه وتعالى في سورة النمل: ﴿ إِنَّهُ مِن سُلِيَمَنَ وَإِنَّهُ بِسَمِ ٱللّهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ آَ اللّهِ الرَّحَمَنِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ آَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ كَانَ مِن سُنتِهِ المطهّرة أنه كان يبدأ كلّ أفعاله ﴿ بِسَمِ ٱللّهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ ، أي: أبدأ باسم الله ، وأساء الله كلُّها حُسنى ، أبدأ عملي باسم الله ، آكل باسم الله ، أصدر هذا الحكم (كقاضٍ ) باسم الله . ...

إذا أردت أن تأكل، وقلت: ﴿ بِسَمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِمِ ﴾ فهذا يعني أن هذا الطعام الذي تأكله إنها هو من نعم الله عز وجل، فكلُّ هذا الطعام باسم الرزاق، كل هذا الطعام باسم المغني، باسم المقيت، باسم المجيد، باسم الواهب، باسم اللطيف، باسم الله، فالبسملة بحسب الموضوع الذي أنت مُقبِلٌ عليه، فهل فكرت في ذلك؟

إذا شربتَ ماء وقلت: ﴿ مِسْمِ اللّهِ الرَّحِيْنِ الرَّحِيمِ ﴾ ، هل فكّرت في أن هذا الماء أصلُه من بحار شاسعة ، فتبخر ماؤها بواسطة الشمس، وتقطّر ، وأصبح بخارًا عالقًا في الجو ، واجتمع سحبًا ساقته الرياح إلى أرض عطشى ، أنزله الله بفضله وبقدرت ه ماءً ثجّاجًا أنبت به الزرع والزيتون ، أودعه في الجبال ، فجّره ينابيع ، أساله أنهارًا ، فالشمس ساهمت في هذا الكأس ، والمجرّات ، والأنواء ، والمناخ ، والرياح ، والحرارة ، والبرودة ، والجبال ؛ فينبغي أن تشربه وتحمد الله عز وجل ، وأن تُبعِد الإناء عن فمك ، ولا تتنفس في الإناء ، هذه سنة النبي المطهرة ، بين الشربتين أبعِد القدح عن فمك لئلًا يُختلط النَفَسُ بالماء ، قال عليه الصلاة والسلام : القدح عن فمك لئلًا يُختلط النَفَسُ بالماء ، قال عليه الصلاة والسلام : «إِذَا شَربَ أَحَدُكُمْ فَلَا يَتَنفَسْ فِي المَاء » . أخرجه البخاري عن أبي قتادة .

إذا قُدْتَ سيارتك وقلت: بسم الله الرحمن الرحيم، فليبادر ذِهنُكَ إلى السؤال: أين أنت ذاهب؟ هل أنت ذاهبٌ إلى مكان لا يرضي الله عز جل، باسم الله ستنثنى عن ذهابك وتعود إلى صوابك.

هل تشكر الله على نعمة المركبة [السيارة]؟ هل تسخِّرها لخدمة عباد الله؟ هل تُعين بها الضعيف؟ هل تنقذ بها المريض؟... القضية واسعة جدًّا، النبي عليه الصلاة والسلام قال: «كُلُّ أَمْر ذِي بَالٍ لَا يُبْدَأُ فِيهِ بِاسْمِ اللهِ فَهُوَ النبي عليه الصلاة والسلام قال: «كُلُّ أَمْر ذِي بَالٍ لَا يُبْدَأُ فِيهِ بِاسْمِ اللهِ فَهُوَ النبي عليه الصلاة والسلام قال: «كُلُّ أَمْر ذِي بَالٍ لَا يُبْدَأُ فِيهِ بِاسْمِ اللهِ فَهُوَ النبي عنه أبي هريرة. (أبتر): مقطوعُ الخير.

إذا ألَّفتَ كتابًا، هل تذكر فيه شيئًا باطلًا؟ إذا كتبت في صدر صفحاته «باسم الله» فإنك ستُدقِّق: هل هدفك من هذا التأليف خالص لوجه الله؟ أم تبتغي به السمعة والرِّفعة، «باسم الله» تجعلك على بصيرة من الأمر.

هذه البسملة ينبغي أن تدور مع الإنسان في كل نواحي حياته، وفي كل نشاطاته، وهي تضعك أمام شيئين، تذكِّرك بنعم الله عز وجل، وتذكِّرك بأمر الله في هذا الموضوع، في الطعام، في الشراب، في دخول المنزل، في الخروج إلى السوق.

كان النبي الكريم عَلَيْهُ يعوذ بالله من صفقة خاسرة إذا دخل السوق، ويمينٍ فاجرة، يقول لك البائع: الله وكيلك بعتُك برأسهالها، وهو يكذب، لقد باع دِينَه كلَّه بكلمة واحدة.

إن العلياء حاروا في الفرق بين الرحمن والرحيم في قوله: ﴿ بِسَمِ اللّهِ الرّحَمَٰنِ الرّحَمِنِ الرّحِمِنِ » في أفعاله، و «الرحيم» في أفعاله، وقال بعضهم: «الرحمن» بخلقه جميعًا، و «الرحيم» بالمؤمنين، وقال بعضهم: «الرحمن» بجلائل النعم، و «الرحيم» بدقائقها، وقال بعضهم: «الرحمن» في الآخرة.

الرحمة شيء يبعث الراحة في النفس.. المطر من رحمته، تهطل الأمطارُ فتمتلئ الينابيعُ، وينبت النباتُ، وتُثمرُ الأشجارُ، ونأكل، وترخص الأسعار، فهذا من رحمته. والأبناء من رحمته، يُبدِّلون شكونَ البيتِ حركةً وحياةً، ويبعثون الأنْس في البيت، وإذا كبروا أعانوا والديهم، فالابن رحمة من الله. أن تعمل أجهزة الإنسان عملًا منتظِعًا هذا من رحمة الله، والله سبحانه وتعالى خلقنا ليرحمنا في الدنيا، ويرحمنا في الآخرة.

#### قال تعالى: ﴿ ٱلْحَـُمَدُ يِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَـٰكَمِينَ ﴾

قال رسول الله عليها، أَوْ يَشْرَبَ الشَّرْبَةَ فَيَحْمَدَهُ عَلَيها». رواه مسلم عن أنس بن فيحْمَدَهُ عَلَيها». رواه مسلم عن أنس بن مالك. وثمة حديث شريف آخريبعث في نفسنا الطمأنينة، وهو قوله عليها: «الحُمْدُ عَلَي النِّعْمَةِ أَمَانُ مِنْ زَوَالْحَا». رواه الديلمي عن عمر. أيةُ نعمة تحمد الله عليها لن تزول، ولن تضيع، وقال عليها: «مَا أَنْعَمَ اللهُ عَلَى عَبْدِ نِعْمَةً فَقَالَ: الحُمْدُ لله إِلَّا كَانَ الَّذِي أَعْطَاهُ أَفْضَلَ مِمَّا أَخَدُ. رواه ابن ماجة عن أنس بن مالك.

كلمة ﴿ آلْتَمَدُّرِيَّهِ ﴾ التي أعطاها العبدُ لربه أفضلُ عند الله عند الله عنده بيتٌ لو قال: يا رب لك الحمد، فكلمة الحمد لله هذه أفضلُ عند الله من هذا البيت؛ لأن هذا البيت مصيرُه إلى الخراب، لكن هذا الحمد يَسْعَدُ به الإنسانُ إلى الأبد، وقد قال عَلَيَّ: الخَمْدُ اللهُ مَنْ ذَلِكَ كُلِّهِ مِنْ أُمَّتِي ثُمَّ قَالَ: الْحُمْدُ لله اللهُ لَكَانَتُ «الْحُمْدُ لله» أَفْضَلَ مِنْ ذَلِكَ كُلِّهِ». رواه الديلمي وابن عساكر وابن النجار عن أنس.

كلمة «الحمد لله» تعني أنك تعرف الله، وإذا عرفتَه عرفتَ كلَّ شيء؛ لذلك حار العلماءُ أيُّما أفضل؟ «الحمد لله»، أم «لا إله إلا الله»؟

## ﴿ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَكَمِينَ ۞﴾

الألف واللام في «الحمد» لاستغراق الحمد كلّه، والحمد لله رب العالمين أساس معرفة العبد بربه. هناك حديثٌ دقيق جدًّا، يقول عَيْكَا اللهُ عَبْدٌ لَا يَحْمَدُهُ ». رواه عبد الرزاق والبيهقي.

قال بعضهم: الحمد حالةٌ نفسيةٌ، والشكر سُلوكٌ عمليٌّ، فليس هناك سلوكٌ شاكرٌ إلا على أساس حالة حمد، وإذا لم يكن عند الإنسان حالة حمد فسلوكه باطل، وهو في حالة نفاق ومداهنة. قال تعالى: ﴿أَعَمَلُوا عَالَ دَاوُدَ فَسلوكه باطل، وهو في حالة نفاق ومداهنة. قال تعالى: ﴿أَعَمَلُوا عَالَ دَاوُدَ شُكُراً وَقِلِيلٌ مِّنْ عِبَادِى ٱلشَّكر عملٌ، أما الحمد فهو عالمة نفسية، أحيانًا يقدِّم لك إنسانٌ خدمة تحسُّ أنك مُمتن من أعهاقك، تعبر عن الامتنان أحيانًا بخدمة، أحيانًا بكلمة طيبة، أحيانًا بقولك: جزاك الله عني كل خير، ولكن هذا الكلام أو هذه الخدمة أساسها حالة نفسية شعرت بها، هذا هو الحمد.

هل أنت راضٍ عن الله عز وجل؟ هل تقول «الحمد لله» من أعماقك؟ الحمد لله في السرَّاء والضرَّاء، في الغنى والفقر، في القوة والضعف، في إقبال الدنيا وإدبارها، في العز والذل، الحمد لله على كل حال، الحمد لله الذي لا يُحمَد على مكروه سواه، واعلم أن «المكروة نعمةٌ، لكنه نعمةٌ باطنة».

اللهُ سبحانه وتعالى أمرنا أن نحمده، وأمرنا ألَّا نحمد أحدًا معه، قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَيْرَ ٱلْإِثْمِ وَٱلْفَوَحِشَ إِلَّا ٱللَّمَمُ إِنَّ رَبَّكَ وَسِعُ

ٱلْمَغْفِرَةِ هُوَ أَعْلَمُ بِكُو إِذْ أَنشاً كُو مِن ٱلْأَرْضِ وَإِذْ أَنتُمْ أَجِنَةٌ فِي بُطُونِ أُمّهَاتِكُمُ فَلَا تُرَكُوا أَنفُسكُمْ هُو أَعْلَمُ بِمَنِ ٱتَّقَى ﴿ آَلَ ﴾ النجم/ ٣٢. والأشم: الإساءة أو المعصية والخطيئة، أما الفواحش فهي الكبير من المعصية كالزنا والاعتداء على الناس واللمم: صغائر الذنوب أو مقاربة المعصية من غير الوقوع بها (كالنظرة الحرام) وإذا سُئلتَ عن شخص تعرفه تقول: الله أعلم بحاله، ذلك علمي به.

العلماء قالوا: هناك حمدٌ لِذَاتِ الله، وهناك حمدٌ له لنعمة سبقتْ منه، وهناك حمدٌ له نعمة سبقتْ منه، وهناك حمدٌ له خوفًا منه، إذنْ الحمدُ أنواعٌ، وقد جُمع كلُّ هذا في الفاتحة.

الحمد لله على أنه أو جدَنا، والحمد لله على أنه بثَّ فينا الروحَ، والحمد لله على أنه أمدَّنا بالطعام والشراب وكلِّ ما نحتاج، والحمد لله على أنه قَوَّ مَنا؛ فالأمراضُ والهمومُ والمتاعبُ والأحزانُ هذه كلُّها من أجل التقويم.

الحمد لله على ما أعطى، أنْ تعرفَ أنَّ هذه النعمة من الله عز وجل، أن تعرف من أعطاك، وأن ترضى بها أعطاك، وألا تعصي الله في ما أعطاك، هذا من معاني الحمد. ﴿ الْكُمْدُ لِلّهِ رَبِّ الْعُلَمِينَ ﴾ قالوا: جمعتْ هذه الآيةُ نعمة الهدى، ونعمة الإمداد، وأكبر نعمة وهي أن الله سبحانه وتعالى علَّمنا كيف نحمده، نحمد الله بطريقة علمنا إياها الله سبحانه وتعالى، شعر بعَجْزِنا عن حمده فعلَّمنا كيف نحمده.

﴿الْحَامَدُ بِنَهِ ﴾ تعني أنك تعرف أن لهذا الكون إلهًا عظيهًا، هو على كلِّ شيء قدير، فإذا حرمك من شيء فهذا حرمانُ معالجة لا حرمانُ عجزٍ، «الحمد لله» تعني أن الذي خلقكَ يجبُّك، يجبُّك أكثرَ ممَّا تحبُّ نفسَك؛ لذلك يعالجك ولولا المعالجةُ لما اهتديت.

وكلمة ﴿ رَبِ ﴾ تقتضي العلم، وتقتضي الخبرة، وتقتضي الغنى، وتقتضي الإشراف الدائم، وتقتضي الحكمة، وتقتضي الرحمة، لا بدأن يكون رب العالمين قويًّا، وغنيًّا، وحكيمًا، وعليمًا، وخبيرًا، ورحيمًا، وقيُّومًا، دائم الإشراف، كلمة ﴿ رَبِ ﴾ فيها عطاء؛ لذا قال سبحانه: الحمد لله رب العالمين...

## ﴿ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيدِ ۞﴾

الرحمن في ذاته، الرحيم في أفعاله، وهناك تطابقٌ كامل بين أفعاله وبين ذاته، أحيانًا تكون هناك مسافة بين الإنسان وبين أفعاله، قد يعمل عملًا فيه رحمة ولكن قلبَه قاسٍ كالحجر؛ الظروف اضطرته لذلك، ذكاؤه أرشده لذلك، لكن الله سبحانه وتعالى رحمان في ذاته، رحيم في أفعاله.

والرحمن الرحيم اسم جامع لأسماء الله الحسنى، فقوته من رحمته، ولطفه من رحمته، وبَطْشه من رحمته، وأفعاله نابعة من رحمته.

سيدنا محمد عليه أرحمُ الخلق بالخلق، لو جُمِعت رحمةُ أمَّهات الأرض من أبينا آدم عليه السلام إلى يوم القيامة لن تُعادل رحمة النبيِّ بأمَّته، قال تعالى: ﴿لَقَدُ جَآءَ كُمْ رَسُوكُ مِّ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمُ عَرِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمُ حَرِيثُ مَا عَنِتُمُ عَرَيثُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمُ مَ وَيُوكُ رَّحِيمُ النوبة/١٢٨، حَرِيمُ عَلَيْكُمُ مِ بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفُ رَّحِيمُ النابي النوبة/١٢٨، (ومعنى عَنِتُم: ما يصعب عليكم احتماله) هذا يعني أن النبي عليه الصلاة والسلام أرحمُ بك من نفسك.

## ﴿ مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾

لو عقلْنا معناها لارتعدتْ فرائصنا.. أنتم الآن مخير ون ما دام في القلب حياة، كل شيء ممكن الآن، الإصلاح ممكن، والتوبة ممكنة، قال

تعالى: ﴿ وَإِنِّى لَعَفَّا أُرُّلِمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِيحًا ثُمَّ اَهْتَدَىٰ ﴿ اللهِ هَذَا اللهِ اللهُ فيك، هذا إذا جاء يومُ الدين فلا اختيار لك، هذه الأمانة التي أو دعها اللهُ فيك، هذا التكليف وهنذا الاختيار الذي منحك الله إياه، هذا الكون الذي وهبه الله لك، هذا العقل والفكر الذي ميَّزك اللهُ به كلُّه انتهى، فلا تستطيع أن تفعل يوم الجزاء شيئًا، الدنيا دار عمل، والآخرة دار جزاء، قال عليه الصلاة والسلام: ﴿ عِشْ مَا شِئْتَ فَإِنَّكَ مَيِّتٌ، وَأَحْبِبْ مَنْ شِئْتَ فَإِنَّكَ مُفَارِقُهُ، وَاعْمَلْ مَا شِئْتَ فَإِنَّكَ مَعْارِقُهُ،

افعل ما شئت، أعْطِ أوْ لا تُعطِ، اعدِلْ أو اظلِم، أحسِنْ أو لا تُعطِ، اعدِلْ أو اظلِم، أحسِنْ أو لا تُعطِ، اعملوا ما شئتم فإن يوم الدين هو يوم الجزاء، إن عاملت زوجتك بالإحسان فهو لك، وإن أسأت لها فعليك.. أنفقت مالكَ في سبيل الله فهو لك، لم تُنفِق فَمَغَبَّةُ البُخل عليك.

قال تعالى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتُ وَعَلَيْهَا مَا اللهِ وَ اللهِ وَ اللهِ وَ ١٨٦٠

وقال تعالى أيضًا: ﴿ مَن كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفُرُهُ وَمَنْ عَمِلَ صَلِحًا فَلِأَنفُسِمِ مَ يَمْهَدُونَ لَأَنفُسِمِ مَ يَمْهَدُونَ اللهِ وَم / ٤٤. (ومعنى يمهدون: أي يهيئون ويسوون الأنفسهم في مواضع النعيم).

إذا جاء ملَك الموت انتهى كلُّ شيء، الاختيار انتهى، والأمانة انتهت، والشهوات نُزِعَتْ، والكون طُوِي، والفكر تعطَّل، كلُّ شيء انتهى، يومُ الدِّن يومُ الجزاء واللهُ مالكه، أما الآن فأنت تملك الاختيار، مخيَّر أن تتوب أو لا تتوب، أن تسيء أو تُحسِن، لكن يـوم الدين ينتهـي الاختيار، هذه الآيـة تحضُّك على العمل الصالح، فإياك أن تصل إلى هذا اليوم وليس لك

عمل صالح تلقى الله به؛ لذلك قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ حَقَّ تُقَانِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسلِمُونَ النُّ ﴾ آل عمران/ ١٠٢. قالوا: الدنيا دار تكليف والآخرة دار تشريف، في الآخرة انتهى الاختيار وانتهى التكليف، انتهت كلمة حرام وحلال، أنت في جنة عرضها الساوات والأرض، ربنا عز وجل قال: ﴿إِنَّ أَصْحَابَ ٱلْجَنَّةِ ٱلْيَوْمَ فِي شُغُلِ فَكِكُهُونَ ١٠٠٠ هُمْ وَأَزْوَجُهُمْ فِي ظِلَالِ عَلَى ٱلْأَرَآبِكِ مُتَّكِفُونَ ٥٠٠ لَكُمْ فِيهَا فَكِكَهَةٌ وَلَهُمْ مَا يَدَّعُونَ ٥٠٠ سَكَمُ قَوْلًا مِن رَّبِّ رَّحِيمِ ١٥٠٠ سورة يس، هنيئًا لهم، هذا الوقت قال تعالى: ﴿ لِمِثْلِ هَاذَا فَلْيَعْمَلِ ٱلْعَامِلُونَ ﴿ اللَّهِ سورة الصافات/ ٦١، وقال أيضًا: ﴿ وَفِي ذَالِكَ فَلْيَتَنَافَيِسَ ٱلْمُنَنَفِسُونَ ﴿ آ﴾ سورة المطففين / ٢٦، وقال: ﴿ إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ ﴿ ١٥ ءَاخِذِينَ مَآ ءَانَاهُمْ رَبُّهُمْ ۚ إِنَّهُمْ كَانُوا فَبل ذَلِكَ مُحْسِنِينَ ﴿ كَانُواْ قَلِيلًا مِّنَ ٱلَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴿ وَبِٱلْأَسْحَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴿ كَانُ وَفِي ٓ أَمُولِهِمْ حَقُّ لِلسَّابِلِ وَٱلْمَحْرُومِ ١٠٠٠ ﴿ سورة الذاريات. (يهجعون: أي ينامون والسحر: وقت السحر وهو الثلث الأخير من الليل إلى قبيل طلوع الشمس).

في الدنيا الفرص كلها مفتوحة، أبواب الرحمة مفتوحة، أبواب التوبة مفتوحة، أبواب التوبة مفتوحة، أبواب الاستقامة مفتوحة، أبواب العمل الصالح مفتوحة، لكن إذا جاء يوم الدين انتهى كل شيء، انتهت حرية الاختيار، انتهت الدنيا، ليس التعامل هناك بالأموال، بل بالحسنات والسيئات، يؤخَذ من حسنات المسيء ويعوَّض بها مَن أساء إليه، قال تعالى: ﴿ يَوْمَ لاَ يَنفَعُ مَالٌ وَلا بَنُونَ ﴿ الله عَلِيمِ الله عَلِيمِ الله عَلِيمِ الله عَلَى الشعراء.

الآن موقفك المنطقي: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾

لو أنَّ الآية جاءت (نعبدك) (بدلاً من إياك نعبد) لاختلف المعنى، إذا سبق المفعولُ به الفعلَ فهذا أسلوب الحصر، أيْ نعبدك ولا نعبد أحدًا معك؛ لذلك فإن أعلى مرتبة يبلغها الإنسانُ في الأرض أن يدرك أن حقَّ العبادة لله وَحْدَهُ، وأعلى مَقام بلغه النبيُّ أنه كان عبدًا لله، عبدًا حقيقيًّا، فتطابق اختياره مع أمر الله تمامًا، نحن أحيانًا لا يتطابق اختيارُنا مع أمر الله، العبودية الكاملة أن يكون نحيارك موافقًا مئة في المئة لما أمر به الله عز وجل، إذًا أنت عبد لله، وإن اختيارك موافقًا مئة في المئة لما أمر به الله عز وجل، إذًا أنت عبد لله، وإن لم تكن عبدًا لله فلا بد أن تكون عبدًا لشهواتك: قال رسول الله عني المخاري عن أبي هريرة، عبد الخميصة: الإنسان الذي لا هم له إلا أن يلبس ثوباً من خرز أو صوف مطرّز.

## ﴿ عُمْثُدُ ﴾

إن العبادة طاعةٌ تسبِقُها معرفةٌ، وتعقُبُها سعادةٌ، وإلا ما كانت لها هذه الأهمية، قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقَتُ اللَّهِ مِنَ وَاللَّإِنسَ إِلَّا لِيعَبُدُونِ ﴿ وَمَا خَلَقَتُ اللَّهِ مَا وَجَهِ الأَرْضِ أَن يعبد الله ، أي: الذاريات، العلة الكُبرى لخلق الإنسان على وجه الأرض أن يعبد الله ، أي: أنْ يعرفُه فيطيعَه ويسعَد بقُربه، ومن معاني العبادة أن يكون المسلم على خُلُق رفيع في كسب رزقه مع الاستعانة بالله على ذلك السعي.

﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ أي: لا نعبد إلا إياك، قال تعالى: ﴿وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِىۤ إِلَيْهِ أَنَّهُ، لَاۤ إِلَهُ إِلَّا أَنَاْ فَاعْبُدُونِ ﴿ اللهِ سورة الأنبياء، التوحيد والعبودية لله عز وجل قال تعالى: ﴿ إِنَّنِىٓ أَنَا ٱللَّهُ لَاۤ إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُنِى وَأَقِيمِ الصَّلَوٰةَ لِذِكْرِىٓ كُلُّ نَفْسِ وَأَقِيمِ الشَّكُوةَ لِذِكْرِى كُلُّ نَفْسِ

بِمَا تَسْعَىٰ ﴿ فَ لَا يَصُدَّنَكَ عَنَهَا مَن لَا يُؤْمِنُ بِهَا وَٱتَّبَعَ هَوَكُ فَتَرْدَىٰ ﴿ اللهِ هَذَه الآية تكفي، لكن (سورة طه)، (فتردى: أي تسقط في هاوية) والله هذه الآية تكفي، لكن الكافر عنده أملٌ طويل، بهاذا؟ بلاشيء، قال تعالى: ﴿ وَلَا نُطِعْ مَنْ أَعْفَلْنَا قَلْبَهُ وَ عَن ذِكْرِنَا وَٱتَّبَعَ هَوَلُهُ وَكَانَ أَمْرُهُ وَرُطًا ﴿ اللهِ هَلَا اللهِ هَلَا اللهِ هَلَا اللهِ هَلَا اللهِ هَلَا اللهِ هَلَا اللهِ هَا اللهِ هَا الله أو قصر فيها) نهي إلهي عظيم جدًّا عن اتباع الهوى يجب التنبُّه إليه.

## ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ۞﴾

العبادةُ لله عزَّ وجلَّ تحتاج إلى عون من الله، فأنت في الركوع تُعلن عن خضوعك لله، وفي السجود تطلب العونَ منه؛ لذلك قال عليه الصلاة والسلام: «لِكُلِّ سُورَةٍ حَظُّهَا مِنَ الرُّكُوع وَالسُّجُودِ». البيهقي عن أبي العالية.

كلَّ آية تقرؤها في الصلاة لها ركوع خاصُّ بحسب مضمونها، ولها سحود خاصُّ بحسب مضمونها، ولها سحود خاصُّ بحسب مضمونها، تبدأ في الركوع تقول: «سبحان ربي العظيم»، أي: خُضوعًا لك يا ربِّ في هذا الأمر، أنا مُطيعٌ لك، في السجود تقول: «سبحان ربي الأعلى»، يا ربِّ أَعِنِّي على تنفيذ هذا الأمر.

# ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنعُمَّتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلا ٱلصَّالِينَ ۞﴾

الصراطُ: الطريق، والصراط المستقيم هو طريق الحق، طريق الإسلام. مَن الذي يَهديك في كلِّ مراحل الدنيا إلى طرائق الحق في جميع مناحي حياتك، أقوالِك وأفعالِك مع نفسك ومع غيرك - إلا الله سبحانه، ومن الذي يَهديك طريقَ الآخرة ويثبِّتُ قدميك عليه لتجتازه إلا الله سبحانه.

أي لا نعبد إلا إياك، لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق، لكننا ضِعاف، قال تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللّهُ أَن يُخَفِّفَ عَنكُم ۗ وَخُلِقَ ٱلْإِنسَانُ ضَعِيفًا ﴿ الله سورة النساء، إذا أراد ربُّك إظهارَ فضلِه عليك خلق الفضلَ ونسبهُ إليك. هؤلاء الناجحون، هؤلاء المفلحون، هؤلاء المؤمنون السعداء في الدارين، ومن يُطِع الله ورسوله يحشره الله عز وجل مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين.

والحمد لله رب العالمين



الفصل الثاني آية الكرسي



# آية الكرسي

مكيَّة، وهي الآية رقم ( ٢٥٥ ) من سورة البقرة، وهي في الجزء الثاني في المصحف الشريف.

سبب تسميتها:

ورود اسم ( الكرسي ) فيها، ويقصد بالكرسي أساس الحكم.

سبب نزولها:

لم يَـرِد في كتب التفسير وعلـوم القرآن سبب نزول آيـة الكرسي، والله أعلم.

#### فضلها:

١ - عن أبي بن كعب أن النبي عَلَيْ سأله: «أيُ آية في كِتَابِ الله أَعْظَمُ؟» قال: آية الكرسي، قال عَلَيْهُ: «لِيَهْنِكَ الْعِلْمُ أَبَا المُنْ فِرِ، والذِي نَفْسِي بِيدِهِ إِنَّ هَا لِسَانًا وَشَفَتَيْنِ تُقَدِّسُ المُلِكَ عِنْدَ سَاقِ الْعَرْشِ». رواه مسلم. (لِيَهْنكَ العلم يعني ليكن العلم هيناً لك على سبيل الدعاء).

٢ - قال رسول الله ﷺ: «مَنْ قَراً دُبُر كُلِّ صَلاةٍ مَكْتُوبَةٍ آيَة الْكُرْسِيِّ لَمْ يَمْنَعُهُ مِنْ دُخُولِ الجُنَّةِ إِلَّا أَنْ يَمُوتَ». رواه النسائي وابن حبان. (ومعنى دُبُر أي بعد).

٣ - ذكر الإمامُ الغزالي رحمه الله من المعارف العميقة المتوفرة في الآية المباركة قال: «والآن إذا تأمَّلتَ جملةَ هذه المعاني ثمَّ تَلَوْتَ جميعَ آيات القرآن لم تجدْ جملةَ هذه المعاني من التوحيد والتقديس وشرح الصفات العُلى مجموعةً في آية واحدة منها - إلا في هذه الآية».

خانها اشتملت على العديد من أسهاء الله تعالى وصفاته ما بين ظاهر وباطن، وكلهاتها خمسون كلمة، وجُملُها عشر جُمل، كلُها ناطقةٌ بربوبية لله تعالى وألوهيته وأسهائه وصفاته الدالة على كهال ذاته وعلمه وقدرته وعظيم سلطانه.

٥ - وردت رواياتٌ كثيرة تؤكّد استحبابَ قراءتها مُطلَقًا، وقُبيلَ النوم، وبعد الفراغ من الصلاة، وعند الخروج من المنزل، وكذلك أكدت الروايات على استحباب قراءتها عند مواجهة الأخطار والمشكلات التي قد تعترض الإنسان، وعند ركوب المركبة أو الدابة، ولدفع الحسد، وطلب السلامة.

# آية الكرسي

#### 

الله لا إله إلا هُو الْحَى الْقَيُّومُ لا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلا نَوْمٌ لَهُ مَا فِي اللهُ لا إِللهَ إِلَا هُو الْحَى الْقَيُّومُ لا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلا نَوْمٌ لَا اللهِ عِندَهُ وَإِلّا فِي السَّمَو بَ وَمَا فَلْ اللهِ عَلَى اللهُ وَلا يُحِيطُونَ فِي مِنْ عِلْمِهِ وَاللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ

#### معانى الكلمات:

١ - الله : عَلَمٌ على ذات الربِّ تبارك وتعالى، دالًّ على جميع أسائه الحسنى وصفاته الفضلى، وهو - على الأرجح - اسم الله الأعظم الذي إذا دُعي به أجاب سبحانه.

١ - ٧ إلك : أي: لا معبود بحق إلا الله تعالى؛ إذ هو الخالق، الرازق، المدبّر، بيده كلَّ شيء، وإليه مصيرٌ كلَّ شيء، وما عداه عبادته باطلة.

١ - ٱلۡحَىُّ : الدائمُ الحِياةِ التي لم تُسبَقْ بعدم، ولا يطرأ عليها موتٌ أو زوال.

٢ - ٱلۡقِيُّومُ : القائم بتدبير الملكوت، والقائم على
 كل نفس بما كسبتْ.

٧- تَأْخُذُهُ: تغلِبه.

٢ - سِنَةٌ : النُّعاس الذي يسبق النوم.

٢ - من ذا ٱلَّذِي : من هو هذا الذي.

٤ - يَشْفَعُ: يتوسَّل ويكون وسيطًا لغيره.

٤ - يَعْلَمُ: العلم: إدراكُ الشيء إدراكًا جازمًا.

٥- أَيْدِيهِمُ : حاضرهم ومستقبلهم.

٥ - خَلْفَهُمْ : ماضيهم، أو ما خفي عن عباده من معلومات، أو ما هو واقعٌ بعدهم أو قبلهم.

٥ - وَسِعَ: زاد في المدى، (وهذا في القدرة).

٢-كُرْسِيُّهُ: موضِع قَدَم الربِّ سبحانه (مِن غير تجسيم أو تشبيه)، وقيل: علمُه أو قدرته.

٢ - يَوُدُهُ, حِفْظُهُمَا: يُثِقِلُهُ أو يَشُقُ عليه حفظُ
 الساوات والأرض وما فيهنَّ وما بينهنَّ.

٦ - ٱلْحَلِقُ : الذي ليس فوقه شيء، والقاهر الذي
 لا يغلبه شيء.

٧- ٱلْعَظِيمُ : الذي كلُّ شيء أمام عظمته صغيرٌ حقيرٌ.



#### من هداية الآية

الآية: ١- تقرير وحدانية الله تعالى، وتوحيد الله هو الذي ينجي من أهوال يوم القيامة ويُدخِل المؤمنَ الجنةَ.

الآية: ٢- أن الله قائمٌ على جميع شؤون خلقه.

الآية: ٣- أن الله لا ينام؛ فهو يقوم بتسيير شؤون خلقه على الدوام.

الآية: ٤- أن السهاوات والأرض كلها ملك لله تعالى خلقًا وتصرُّفًا.

الآية: ٥- تقرير إحاطة علم الله بكل شيء، فلا يعزُبُ ( لا يغيب ولا يخفى ) عنه مَسارُ أيِّ ذرةٍ في السماوات والأرض إلا وهو عليم بها.

الآية: ٦- أن الخلق جميعًا لا يعلمون أيَّ شيء من العلوم إلا ما شاء الله أن يعلمهم إياه.

الآية: ٧- تقرير أن الشفاعة ( التوسُّط للغير للتجاوز عن الذنوب أو لرفع الدرجات ) هي للرسل والنبيين والصالحين ومَن يأذن اللهُ لهم مِن البشر يوم القيامة عند الحساب والجزاء.

الآية: ٨- يوم القيامة لا شفاعةً للكافرين، ومثواهم جهنم.

الآية: ٩- أن عِلمَ الله واسعٌ وغيرُ محدودٍ، ولا يستطيع أحدٌ أن يبلُغ علمَهُ، وأنه هو وحده سبَحانه من يسمح بمقدار ما تقتضي حكمته ومشيئته للإنسان باكتشاف العلوم وإدراكها وتطبيقها.

الآية: ١٠- الله الحافظ لهذا الكون ولكل ما فيه.



### خلاصة تفسير آية الكرسي

من كتاب تيسير اللطيف المنان للشيخ عبد الرحمن السعدي - رحمه الله.

قد أخبر النبيُّ عَلَيْهُ أن هذه الآية أعظمُ آيات القرآن على الإطلاق، وأنها تَحفظ قارئها من الشياطين والشرور كلِّها؛ لما احتوتْ عليه من معاني التوحيد والعظمة، وسَعَة صفات الكمال لله تعالى؛ فأخبر أنه الله الذي له جميع معاني الألوهية، وأنه لا يستحق الألوهية غيرُه، فألوهية غيره وعبادة غيره والطلة ضارة في الحال والمآل والمستقبل، وعبادته وحده لا شريك له هي الحق الموصلة إلى كل كهال، وأنه الحي الدائم الكامل الحياة، فمِن كمال حياته أنه السميع البصير القدير، المحيط علمُهُ بكل شيء، الكامل من كل وجه.

فَاخُيُّ يتضمن جميع الصفات الذاتية (دائم الحياة)، والْقَيُّومُ الذي قام بنفسه، واستغنى عن جميع المخلوقات، وقام بها فأو جدها وأبقاها، وأمدها بكل ما تحتاج إليه في بقائها؛ فالْقَيُّومُ يتضمن جميع صفات الأفعال، ولهذا ورد أن اسم الله الأعظم الذي إذا دعي به أجاب، وإذا سئل به أعطى في الله لا مُو الله في المَعْنَى المَعْنَى الله الكريمين يدخل فيها جميع الكهالات الذاتية والفعلية.

ومن كمال حياته وقَيُّوميَّته أنه ﴿لاَتَأْخُذُهُ, سِنَهُ ﴾ أي: نعاس، ﴿وَلاَ نَوْمٌ ﴾؛ لأنها إنها يعرِضان للمخلوق الذي يعتريه الضعف والعجز والانحلال، ويُنزَّه عنهما ذو العظمة والكبرياء والجلال.

﴿لَهُ, مَا فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾، وأخبر أنه مالك لجميع ما في الساوات وما في الأرض، فكلُّهم عبيده ومماليكه، لا يخرج أحد منهم

عن هذا الوصف اللازم؛ فهو المالك لجميع المالك، وهو الذي اتصف بصفات الملك الكامل، والتصرف التامِّ النافذ، والسلطان والكبرياء.

﴿مَن ذَا ٱلَّذِى يَشْفَعُ عِندَهُ وَ إِلَّا بِإِذَنِهِ ٤ ﴾، ومن تمام ملكه أنه لا يشفع عنده أحد إلا بإذنه؛ فكل الوجهاء والشفعاء عبيد له، مماليك لا يُقْدِمون على الشفاعة لأحد حتى يأذن لهم: ﴿قُل لِلّهِ ٱلشَّفَعَةُ جَمِيعًا لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَورَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ الزمر/ ٤٤، ولا يشفعون إلا لمن ارتضاه الله، ولا يرضى إلا عمّن قام بتوحيده واتباع رسله، فمَن لم يتصف بهذا فليس له في الشفاعة نصيب، وأسعدُ الناسِ بشفاعة محمد عليه من قال: «لا إله لا الله خالصًا من قلبه».

﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِ مَ ﴾ ، ثم أخبر عن علمه الواسع المحيط، وأنه يعلم ما بين أيدي الخلائق من الأمور المستقبلة التي لا نهاية لها ﴿ وَمَا خَلْفَهُمْ ﴾ ، من الأمور الماضية التي لا حدَّ لها، وأنه لا تخفى عليه خافية، يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور، قال تعالى: ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا وَلا حَبَّةِ إِلَّا هُو قُو يَعْلَمُ مَا فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرُ وَمَا تَسَقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلا حَبَّةٍ فِي ظُلُمُتِ ٱلْأَرْضِ وَلا رَطْبِ وَلا يَابِسِ إِلَّا فِي كِنَبِ مُبِينِ ( الله عام / ٥٥ .

﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ ۚ إِلَّا بِمَا شَاءً ﴾، وأن الخلق لا يحيط أحدٌ منهم بشيء من علم الله ولا معلوماته إلا بها شاء منهما، وهو ما أطلعهم عليه من الأمور الشرعية والقدرية، وهو جزء يسير جدًّا بالنسبة إلى علم البارئ، تَضْمَحِلُّ العلومُ كلها في علم البارئ ومعلوماته، كها قال أعلم المخلوقات، وهم الرسل والملائكة، قال تعالى عن الملائكة أنهم قالوا: ﴿ سُبْحَنْكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَمْتَنَا ﴾ البقرة / ٣٢.

# ﴿ وَسِعَكُرْ سِيُّهُ ٱلسَّمَوَ تِ وَٱلْأَرْضَّ وَلا يَوُدُهُ, حِفْظُهُما وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْعَظِيمُ ﴿ ١٠٠٠ ﴾ ،

ثم أخبر عن عظمته وجلاله، وأن كرسيه وسع السهاوات والأرض، وأنه قد حفظها بها فيهها من العوالم بالأسباب والنظامات التي جعلها الله في مخلوقاته، مع ذلك فلا يؤوده - أي: يثقله - حفظها، لكهال عظمته وقوة اقتداره وسعة حكمته في أحكامه، ﴿وَهُو الْعَلِيُ ﴾، بذاته على جميع مخلوقاته، فهو الرفيع الذي باين جميع مخلوقاته؛ وهو العلي بعظمة صفاته، الذي له كل صفة كهال، ومن تلك الصفات أكملها ومنتهاها، ﴿وَهُو الْعَلِيُ ﴾، الذي قهر جميع المخلوقات، ودانت له كل الموجودات، وخضعت له الصعاب، وذلّت له الرقاب، ﴿الْعَظِيمُ ﴾ الجامع لجميع صفات العظمة والكبرياء والمجد، الذي تحبه القلوب، وتعظّمه الأرواح، ويعرف العارفون أن عظمة كل موجود - وإن جلت عن الصفة - فإنها مضمَحلّةٌ في جانب عظمة العلي العظيم، فتبارك الله ذو الجلال والإكرام.

فآية احتوت على هذه المعاني التي هي أجلُّ المعاني وأفرضها على العباد، يحق أن تكون أعظم آيات القرآن، ويحق لمن قرأها متدبرًا متفقهًا أن يمتلئ قلبُه من اليقين والعرفان والإيهان، وأن يكون بذلك محفوظًا من شرور الشيطان.

### من خواطر الدكتور راتب النابلسي حول آية الكرسى

يقول الله عزَّ وجل: ﴿ ٱللَّهُ لَاۤ إِلَكَ إِلَّا هُوَ﴾

(الإله) هو المعبود، والإنسان هو مَن يجب أن يَعبد؟ ويجب أن يَعبُد الذي خلقه، (فالله) هو الخالق، ويجب الإنسان أن يعبد الذي يعلم سرَّه ونجواه، (فالله) يعلم السر والنجوى، يعبد مَن يستمع إليه إذا ناجاه، ويراه إذا تحرك، الله هو السميع البصير العليم، يعبد من هو على كل شيءٍ قدير، فالله على كل شيءٍ قدير، فإذا قلت: لا إله إلا الله، أي: لا معبود بحقِّ فالله على كل شيء، قال تعالى: إلا الله، أما إذا توجهت إلى غير الله فقد توجّهت إلى لا شيء، قال تعالى: ﴿ إِن تَدْعُوهُمْ لَا يَسَمَعُوا دُعاءَ كُمْ وَلُو سَمِعُوا مَا استَجَابُوا لَكُو ﴾ سورة فاطر/ ١٤، الله أهل أن تعبده لأنه حيٌّ باقٍ على الدوام، فلو عبدت إنسانًا يموت

لضاعت كلَّ آمالك، وضاع كلُّ عملك، ولكنك تعبد الحيّ الباقي على الدوام، الذي هو مطَّلعٌ عليك، وعليمٌ بأحوالك، ومَن هو قادرٌ على تلبية حاجاتك، ورحيمٌ بك وأنت في بطن أمك، وأنت في القبر، فهذا الذي يجب أن تعبده، إنك تعبد إلهًا لو عرفته على حقيقته لذابت نفسُك شوقًا إليه، ولتحيَّرت في جماله، وتحيَّرت في كماله، وفي قدرته، وعطائه، خلَقَك ليُسعِدك، قال تعالى: ﴿ يَمَا أَيُّا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ هَلَ اَدُلُكُم عَلَى جَوَدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمَوْلِ كُورٌ وَأَنفُسِكُم فَذَلِكُم خَيَّ لَكُم المَا اللهِ وَرَسُولِهِ وَجُهُ فِهُ دُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمَوْلِ كُورٌ وَأَنفُسِكُم فَذَلِكُم خَيَّ لَكُم المَا اللهِ وَرَسُولِهِ وَجُهُ فِهُ دُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمَوْلِ كُورٌ وَأَنفُسِكُم فَذَلِكُم خَيَّ لَكُم اللهِ وَرَسُولِهِ وَجُهُ اللهِ وَرَسُولِهِ وَجُهُ فِهُ دُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ بِأَمَوْلِ كُورٌ وَأَنفُسِكُم فَذَلِكُم خَيَّ لَكُم اللهِ وَرَسُولِهِ وَجُهُ فِهُ دُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ بِأَمَوْلِ كُورٌ وَأَنفُسِكُم فَذَلِكُم وَاللّهُ اللهِ وَرَسُولِهِ وَكُو كُولِكُم وَاللّهُ وَلَا كُورُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْ وَاللّهُ وَلَا كُولُكُم وَاللّهُ اللهِ وَاللّهُ وَلِكُونَ اللّهُ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَرَسُولِهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ لَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَاكُمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَوْلُولُولُولُكُمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلِلْكُولُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلِلّهُ وَلَا لَهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلِلْكُولُ وَاللّهُ وَلُولُولُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلِهُ وَلَا لَهُ وَلِهُ وَلَا لَهُ وَلِلْكُولُ وَلِلْكُولُولُ وَلِهُ وَلِلْكُولُولُ وَلِهُ وَ

أنت مخلوقٌ للعبادة، وعلة وجودك أن تعبد الله، وأنت في الدنيا من أجل أن تعبد الله، وأنت في الدنيا من أجل أن تعبده، قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ اللهُ ا

نقول في بعض الأوراد: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، فهناك مَن له المُلك وليس له الحمد، فرعون مَلَك ولا يُحْمَد على مُلكه، وهناك إنسان ضعيف يُحمَد ولا يملك، لكن الله عزَّ وجل له المُلك وله الحمد: قال تعالى: ﴿ يُحَيِّى وَيُمِيتُ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ( ) الله عن سورة الحديد / ٢.

لو أن في الكون آلهة غير الله هل يسكتون؟ لا، فإذا لم يستطيعوا أن يتكلَّموا فليسوا آلهة، وإذا تكلَّموا ولم يستطيعوا أن ينتزعوا الأمر من الإله الذي ادعى الألوهية وحده فليسوا آلهة؛ لأن (الله) عزَّ وجل قال: لا إله إلا أنا، فلو كان هناك إله آخر لقال: لا، أنا، الإله ليس أنت.. وهذا محال، لم يحصل ولن يحصل إطلاقًا.

### قال تعالى: ﴿ٱلْحَيُّ ٱلْقَيُّومُ ﴾.

الحقيقة (الحيُّ) مِن «أساء الذّات»، وأساء الـذات لا نقيض لها، الله عزّ وجل المعطي/ المانع، الرافع / الخافض، فهذه من أساء الأفعال، وكذلك المعز/ المذل، لكن (الحي) ليس له نقيض، فالله عزّ وجل حي على الدوام، فأساء الله عزّ وجل التي لا نقيض لها هي أسهاء الذات، والتي لها نقيض هي أساء الأفعال، فإذا كانت حياةُ الله عزّ وجل حياةً أزليةً أبديةً، نقيض هي أساء الأفعال، فإذا كانت حياةُ الله عزّ وجل حياةً أزليةً أبديةً، لم يسبقها عدم وليس بعدها عدم، فحياةُ الله سبحانه غيرُ حياتنا، والإنسان إذا كان حيًا فقد سبقه عدم، قال تعالى: ﴿ هَلُ أَنَّ عَلَى ٱلْإِنسَانِ حِينٌ مِنَ ٱلدَّهْرِ لَمْ يَكُن شَيْعًا مَذَكُورًا ﴿ آ ﴾ سورة الإنسان/ ١، فالإنسان سبقه عدم، وسوف ينتهي إلى عدم؛ لقوله تعالى: ﴿ كُلُ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴿ آ ﴾ وَيَبْقَى وَجَهُ رَبِّك ذُو ٱلْجَلَلِ ينتهي إلى عدم؛ لقوله تعالى: ﴿ كُلُ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴿ آ ﴾ وَيَبْقَى وَجَهُ رَبِّك ذُو ٱلْجَلَلِ وَالْإِنسَانَ هُ اللهُ عَدْم المورة الرحن/ ٢٦ / ٢٠)

الله حيُّ باقِ على الدوام، وحيُّ قيّوم، وهو معكم أينها كنتم، معكم بعلمه، يقوم على العناية بخلقه، لأنه رب العالمين، قيُّوم السهاوات والأرض يقوم على إدارتها، والعناية بها، وتربيتها، وإمدادها، وبمراقبتها ومحاسبتها وتأديبها ورزقها.. وهو مع كل الخلق، ومع كل المخلوقات، ومع كل البشر؛ مما يؤكد هذا أنه ﴿ لاَ تَأْخُذُهُ أَسِنَةٌ وَلاَ نَوْمٌ ﴾ وفي آية أخرى ﴿ وَأَنَّ اللّهَ مَعَ المؤمنين بالنصر، والتأييد، والحفظ، والتوفيق، وهذه المعيَّة خاصة، والمعية العامة أنه مع المخلوقات بعلمه.

﴿لَٰهُۥ﴾

لام الْملك؛ فله الْملكُ خلقًا، وتصرُّفًا، ومصيرًا، أما أنت كإنسان فقد تملك بيتًا ولا تنتفع به، إنها مُلْكِيَّة ناقصة، أما إذا قلنا:

﴿لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ فالله وحده يملك الكون، إيجادًا، وتصرُّ فًا، ومصيرًا، قد تبيع دولةٌ طائرة، وبعد أن باعتها أصبحت هذه الطائرة بيد مَن اشتراها، غير أنَّ الله سبحانه وتعالى مُلكه دائم ولا تستطيع أي جهة على وجه الأرض أن تفعل شيئًا إلا بإذنه سبحانه...

قال تعالى: ﴿اللّهُ خَالِقُ كُلِ شَيْءٍ وَهُو عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ وَهُو عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ وَكِيلُ ﴿اللّهُ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله والله وا

أنت في ملكه، وأنت في قبضته، وأجهزتك وأعضاؤك بيده، عملك بيده، ورزقك، ومَن حولك، ومَن هم دونك كلهم بيده، فهو الذي يعطى وهو الذي يمنع، سبحانه يرفع ويخفض، ويعز ويذل.

﴿لَهُ, مَا فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ ملكية تامة؛ إيجادًا، وتصرُّ فًا، ومصيرًا، قال تعالى:

﴿ ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلُ اللَّهُ خَلِقُ اللَّهُ سورة الزمر/ ٦٢. ﴿ لَهُ ٱلْخُلُقُ وَٱلْأَمْنُ ﴾ سورة الأعراف/ ٥٤.

﴿ وَ إِلَيْهِ يُرْجَعُ ٱلْأَمْرُ كُلُّهُ مُ فَأَعْبُدُهُ وَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ ﴾ سورة هود/ ١٢٣.

# ﴿ مَا لَهُمْ مِنْ دُونِهِ مِنْ وَلِيٍّ وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ أَحَدًا ﴾ سورة الكهف/٢٦. ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندُهُ وَإِلَّا بِإِذْنِهِ ٤ ﴾

المعنى الواسع جدًّا لهذه الآية: مَن يستطيع أن يجمع شيئين (الشفع هو الزوج)؟ الجواب: لا أحد، أبسط مثال: شخص في أثناء السفر ينام في فلاة، فيها عقارب، لا يستطيع العقرب أن يلدغ نائيًا إلا بإذن الله، ولا أن تدخل رصاصة إلى إنسان إلا بإذن الله، بل هي شظية مسوَّمة عليها اسم مَن تقتله، لكل شيء حقيقة، وما بلغ عبدٌ حقيقة الإيهان حتى يعلم أن ما أصابه لم يكن ليخطئه، وما أخطأه لم يكن ليصيبه.

وبالمعنى الواسع: إنه لا يمكن أن يجتمع عنصران في الكون إلا بإذن الله، فإنسان ينالك بأذى وليس عند الله علم: هذا مستحيل، ولكن أصابك ذلك بعلمه، وإرادته، وحكمته، وعدله، ورحمته؛ فلذلك قال رسول الله على في دعائه: «لَا مَانِعَ لَا أَعْطَيْتَ، ولَا مُعْطِيَ لا مَنَعْتَ»، قال تعالى: ﴿ مَا يَفْتَحُ اللهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ فَلا مُمْسِكَ لَمَا وَمَا يُمْسِكُ فَلا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعْدِهِ وَهُو الْعَزِيزُ الْحُكِيمُ ﴾ سورة فاطر/ ٢.

## ﴿ لَّهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ۗ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندَهُ وَ إِلَّا بِإِذْنِهِ ۦ ﴾،

عنده أي في ملكه، هذه آية التوحيد، فأول شيء نحن في ملكه، فالحركة بأمره، نحن في ملك الله؛ الأرض، والسهاء، والبحار، والأطيار، والأسهاك، والأراضي، والنباتات، والرياح، والأعاصير، والأمطار، والسُحُب، والبراكين، كل شيء بيده، والآن الحركة، فلان ضرب فلانًا، حركة، لا يستطيع مخلوق أن يفعل شيئًا مع مخلوق إلا بإذن الله، لا خيرًا ولا شرًّا، فحينها ترى إنسانًا يؤذي إنسانًا فهذا بأمر الله، أو يكرمه فكذلك بأمر الله.

والمعنى الثاني: الشفاعة التي ذكرها الله عزَّ وجل: ﴿مَامِن شَفِيعٍ إِلَا مِنْ بَعِّدِ إِذْنِهِ عَ سُورة يونس/ ٣، فهو الذي يشفع لمن ارتضى، والشفاعة بمعناها المحدود: الوساطة، أي: أن يكون وسيطًا له يسأل العفو والتجاوز عن ذنبه بإذن الله عزَّ وجل، أي: إنه لا يشفع أحدُّ إلا من بعد إذن الله عزَّ وجل... إن من أعظم وأهم أمور يوم القيامة «الشفاعة»؛ إذ جعلها الله سبحانه في المؤمنين رحمة بهم دون العالمين، فلا شفاعة لكافر أو لمشرك، ولا شفاعة لأحدٍ إلا من بعد أن يأذن الله سبحانه.

ولعظيم أمر «الشفاعة» عند الله سبحانه فقد ذكرها في كتابه الكريم في أكثر من آية كريمة.. فالله سبحانه يعلم حقَّ العلم كم يكون الناس في هذه المواقف العصيبة يوم القيامة متطلعين ومتلهفين للشفاعة.

فالشفاعة محور رئيس لكثير من مواقف يوم القيامة، ولكن الله سبحانه أعلم بخلقه جميعًا؛ لذلك لا يأذن بها إلا لمن ارتضى قولًا.

يقول تعالى: ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَضَىٰ وَهُم مِّنْ خَشْيَتِهِ مَشْفِقُونَ ﴿ الْأَنبِياء / ٢٨، ويقول تعالى: ﴿ يَوْمَ نَخَشُرُ ٱلْمُتَقِينَ إِلَى ٱلرَّمْنِ وَفَدًا ﴿ اللهِ وَنَسُوقُ ٱلْمُجْرِمِينَ إِلَى جَهَنَّمَ وَرَدًا ﴿ اللهِ لَكُونَ ٱلشَّفَعَةَ إِلَّا مَنِ ٱتَّخَذَ عِندَ ٱلرَّمْنِ عَهْدًا ﴿ ١٨٠ ﴾ ورِدًا ﴿ اللهُ لَا يَمْلِكُونَ ٱلشَّفَعَةَ إِلَّا مَنِ ٱتَّخَذَ عِندَ ٱلرَّمْنِ عَهْدًا ﴿ ١٨٠ ﴾ مريم / ٨٥-٨٠.

وبيَّن اللهُ سبحانه أن الملائكة أيضًا لا يشفعون لأحد من خلقه إلا بعد أن يأذن الرحمن لمن يشاء منهم، يقول الله تعالى: ﴿ وَكُم مِّن مَّلَكٍ فِي السَّمَوَتِ لَا تُغُنِي شَفَعَنُهُمْ شَيَّا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللهُ لِمَن يَشَاءُ وَيَرْضَى آلَ اللهُ النجم/٢٦.

ثم يبين الله سبحانه أن الشفاعة العظمى له وحده دون خلقه جميعًا؛ يقول تعالى: ﴿قُل لِللَّهِ ٱلشَّفَاعَةُ جَمِيعًا لَهُ، مُلكُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ ثُمَّ إِلَيْهِ تَرْجَعُونَ لَكُ السَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ ثُمَّ إِلَيْهِ تَرْجَعُونَ لَا الزمر / ٤٤.

الله سبحانه هو الشفيع الأول والأخير لعباده، وهذا ما سيظهر في الآخرة بعد الحساب عندما يشفع في عباده و يخرجهم من النار ويعفو عنهم... ولا شك أن صاحب الشفاعة الأولى بعد الله سبحانه هو سيد الخلائق جميعًا سيدنا محمد على حين يبدأ الله سبحانه بفصل القضاء والعرض والحساب، ولكن العباد من المؤمنين يحتاجون إلى شفاعات كثيرة، منها ما يكون عند الميزان، ومنها ما يكون عند الصراط، ومنها ما يكون في إخراج كثير منهم من النار من أهل الكبائر.. وكذلك فإن الله سبحانه يشفع من عباده - بعد سيدنا محمد على الأنبياء والصديقين والشهداء والعلماء وكثيرًا من الناس، حتى يشفع الوالد في ولده، والوالدة في ولدها، والمؤمن في المؤمن.

\*شفاعته ﷺ لأهل الكبائر من أمته:

عن عبد الله بن عمر رضي الله عنه عن النبي عَلَيْهُ قال: «خُيِّرْتُ بَيْنَ الشَّفَاعَة ؛ لِأَنَّهَا أَعَمُّ وَأَكْفَى، الشَّفَاعَة ؛ لِأَنَّهَا أَعَمُّ وَأَكْفَى، الشَّفَاعَة ؛ لِأَنَّهَا أَعَمُّ وَأَكْفَى، أَمَا إِنَّهَا لَيْسَتْ لِلْمُؤْمِنِينَ الْمُتَقَدِّمِينَ، وَلَكِنَّهَا لِلْمُذْنِبِينَ الْخَطَّائِينَ الْمُتَلَوِّثِينَ» وَلَكِنَّهَا لِلْمُذْنِبِينَ الْخَطَّائِينَ الْمُتَلَوِّثِينَ» رواه الطبراني وابن ماجه.

\* شفاعته عليه لقوم حوسبوا واستحقوا العذاب:

عن على رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «أَشْفَعُ لِأُمَّتِي حَتَّى يُنَادِيَ رَبِّ تَبَارَكَ وَتَعَالَى فَيَقُولُ: أَقَدْ رَضِيتَ يَا مُحُمَّدُ؟ فَأَقُولُ: أَيْ رَبِّ قَدْ رَضِيتَ يَا مُحُمَّدُ؟ فَأَقُولُ: أَيْ رَبِّ قَدْ رَضِيتُ» رواه الطبراني والبزار.

\* اختبأ رسول الله عَلَيْ دعو تَه المستجَابة ليوم القيامة شفاعة لأمته:

روى مسلمٌ عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عَيْكَالَّ : قال رسول الله عَيْكَالَّ : فَالْ رَسُول الله عَيْكَالَّ : فَالْ رَسُول الله عَيْكَالُ : فَالْ رَبِيِّ دَعْوَتُهُ، وَإِنِّ اخْتَبَأْتُ دَعْوَتِ شَلْكً لَّ نَبِيٍّ دَعْوَتُهُ، وَإِنِّ اخْتَبَأْتُ دَعْوَتِ شَلْكً لَّ نَبِيٍّ دَعْوَتُهُ، وَإِنِّ اخْتَبَأْتُ دَعُوتِ فَلَا يُشْرِكُ بِالله شَلْعَا عَلَا يُشْرِكُ بِالله شَلْعَا اللهُ مَنْ مَاتَ لَا يُشْرِكُ بِالله شَلْعًا » رواه مسلم في صحيحه.

قال الإمام النووي رضي الله عنه: «وفي هذا الحديث بيانُ كمال شفقة النبي عَلَيْ على أمته ورأفته بهم واعتنائه بالنظر في مصالحهم المهمة، فأخّر دعوتَه لأمته إلى أهم أوقات حاجاتهم».

عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنها قال: قال رسول الله عَلَيْهِ: «يَدْخُلُ مِنْ أَهْلِ اللهُ بِما عَصَوُا الله عَلَيْهِ وَاجْتَرَوُّوا عَلَى مَنْ لَا يُحْصِي عَدَدَهُم إِلَّا اللهُ بِما عَصَوُا اللهَ وَاجْتَرَوُّوا عَلَى مَعْصِيَتِهِ وَخَالَفُوا طَاعَتَهُ ». ثم قال عَلَيْهِ: «فَيُوْذَنُ لِي فِي الشَّفَاعَة، فَأْثْنِي عَلَيهِ قَائِمًا، فَيْقَالُ لِي: ارْفَعْ رَأْسَك، وَسَلْ تُعْطَهُ، وَاشْفَعْ تُشَفَعْ ». رواه البخاري.

\*أَسْعَدُ الناسِ بشفاعة رسول الله ﷺ مَن قال: لا إله إلا الله خالصًا من قلبه:

عن أبي هريرة رضي الله عنه أنه قال: قلت: يا رسول الله، مَن أَسْعَدُ الناس بشفاعتك يوم القيامة؟ فقال رسول الله ﷺ: «لَقَدْ ظَنَنْتُ يَا أَبَا هُرَيْرَةَ أَنْ لَا يَسْأَلَنِي عَنْ هَذَا الحَدِيثِ أَحَدٌ أَوَّلَ مِنْكَ لِمَا رَأَيتُ مِنْ حِرْصِكَ عَلَى الْحَدِيثِ، أَسْعَدُ النَّاسِ بِشَفَاعَتِي يَومَ القِيَامَةِ مَنْ قَالَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ خَالِصًا مِنْ قَالَ: مَنْ قَالَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ خَالِصًا مِنْ قَالَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ عَالِمَةً مِنْ قَالَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ عَالِمًا اللهُ عَالَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُل

\* شفاعته على الله عليه وسلم الوسيلة والمقام المحمود عند سماع الأذان:

عن جابر رضي الله عنه أن رسول الله على قال: «مَنْ قَالَ حِينَ يَسْمَعُ النِّدَاءَ: اللَّهُمَّ رَبَّ هَذِهِ الدَّعْوَةِ التَّامَّةِ والصَّلَاةِ القَائِمَةِ آتِ مُحُمَّدًا الوَسِيلَةَ وَالفَّضِيلَةَ وَابْعَثْهُ مَقَامًا مَحْمُودًا الذِي وَعَدْتَهُ حَلَّتْ لَهُ شَفَاعَتِي يَومَ القِيَامَةِ» وَالفَضِيلَةَ وَابْعَثْهُ مَقَامًا مَحْمُودًا الذِي وَعَدْتَهُ حَلَّتْ لَهُ شَفَاعَتِي يَومَ القِيَامَةِ» رواه البخاري. وزاد البيهقي في روايته: (إِنَّكَ لَا ثُخْلِفُ المِيعَادَ).

\* أولى الناس بشفاعته عليه صلاةً:

عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله عَلَيْهِ: «إِنَّ أَوْلَى النَّاسِ بِي يَوْمَ القِيَامَةِ [أي: أحقُّهم بشفاعتي وبإكرامي] أَكْثَرُهُمْ عَلَيَّ صَلَاةً» رواه الترمذي.

أما الكفار والمشركون يوم القيامة فقد قال تعالى فيهم: ﴿فَمَا نَنفَعُهُمْ شَفَعَةُ ٱلشَّنِفِعِينَ ﴿ اللهُ منين شَفعاء يشفعون.

عن عثمان بن عفان رضي الله عنه أن النبي عَلَيْكَ قال: «يَشْفَعُ يَومَ اللهِ عَنه أَن النبي عَلَيْكَ قال: «يَشْفَعُ يَومَ القِيامَةِ ثَلَاثَةٌ: الأَنبِياءُ، ثُمَّ العُلَماءُ، ثُمَّ الشُّهَدَاءُ». رواه ابن ماجه.

\* شفاعة المؤمنين:

عن أبي أمامة رضي الله عنه أن النبي عَلَيْهِ قال: «يَدْخُلُ الجَنَّةَ بِشَفَاعَةِ رَجُلٍ مِنْ أُمَّتِي أَكْثَرُ مِنْ عَدَدِ مُضَر، وَيَشْفَعُ الرَّجُلُ فِي أَهْلِ بِشَفَاعَةِ رَجُلٍ مِنْ أُمَّتِي أَكْثَرُ مِنْ عَدَدِ مُضَر، وَيَشْفَعُ الرَّجُلُ فِي أَهْلِ بَيتِهِ، وَيَشْفَعُ عَلَى قَدْرِ عَمَلِهِ» رواه الطبراني. (ومُضَرْ هي قبيلة كبيرة من قبائل العرب).

#### \* شفاعة أرحم الراحمين:

شفاعة الله سبحانه - وهو أرحم الراحمين - تكون بعد أن يشفع رسول الله على والأنبياء والصّديقون والشهداء والعلماء وحَمَلَةُ القرآن والمؤمنون؛ ذلك أنها الشفاعة التي فيها كاملُ الرحمة من أرحم الراحمين، فبرحمة الله سبحانه لا يبقى في النار مَن شهد أنْ لا إله إلا الله، فالله سبحانه له الشفاعة جميعًا، وهو الخالق المقتدر الرحمن الرحيم الذي أَذِنَ بالشفاعة لمحمد والأنبياء والشهداء والصديقين والعلماء والمؤمنين بالشفاعة لمحمد ولكن الله سبحانه أكرمُهم وأرحمُهم جميعًا وله الشفاعة إكرامًا لهم جميعًا، ولكن الله سبحانه أكرمُهم وأرحمُهم جميعًا وله الشفاعة (العظمى) التي لا يقدر عليها سواه. يقول تعالى: ﴿ قُل لِللّهِ الشّفَعَةُ الرّمِرُ اللهُ السّمَوَتِ وَاللّارَضِّ ثُمّ إِلَيْهِ تُرْبَحَعُونَ اللهُ الرّمر/ ٤٤، وفي الحديث الشريف الطويل المتفق عليه وفيه أن النبي عليه قال: ﴿ فَيَقُولُ وَلَمْ يَنَى الرّمِينَ » وَشَفَعَ النّبِيسُونَ، وَشَفَعَ المُؤمِنُونَ، وَلَمْ يَبُقَ الرّاحِينَ».

### ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِ مَ

(ما بين أيديهم) أي: أمامهم، ﴿وَمَا خَلْفَهُمْ ﴾ أيْ: وراءهم، وقيل: (ما بين أيديهم) عالمُ الشهادة، وَمَا خَلْفَهُمْ مُ عالمُ الغيب، عالم الشهادة أي: المشهود، وهو كلُّ شيء تدركه حواسُنا كالمرئيات والمسموعات، وعالم الغيب هو ما لا تدركه حواسُنا، فنحن عندنا غيب الحاضر، وغيب المستقبل؛ ولذلك قال الإمام علي عن عِلم الله عزوجل: «علم ما كان، وعلم ما يكون، وعلم ما لم يكن لو كان كيف كان يكون».

### ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ ۚ إِلَّا بِمَا شَآءَ ﴾

كل شيء تسمعونه عن اختراع، واكتشاف، وقفزة في عالم المجهول، هـندا كله مما سمح الله به، قال الله عزَّ وجل: ﴿ وَٱلْخَيْلُ وَٱلْمِعْلَ وَٱلْحَمِيرَ هَـٰذَا كله مما سمح الله به، قال الله عزَّ وجل: ﴿ وَٱلْخَيْلُ وَٱلْمِعْالُ وَٱلْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً ﴾ سورة النحل/٨، ثم قال في آخر الآية: ﴿ وَيَعَلَّقُ مَا لَا تَعَلَّمُونَ ﴾ سورة النحل/٨، ومن هذه الآية عُـزِيَ صنعُ الطائرة إلى الله؛ لأنه هو الذي ألهم الإنسان صنعَ الطائرة، وألهم الإنسان اكتشاف وقودِها، فإذًا كلُّ شيءٍ يفعله الإنسان هو من إلهام الله له.

إذا نجح الطبيب في علاج ابنك، يكون الله قد سمح له بذلك، وألهمه، ومكَّنه، وأطلعه على المرض، ووفقه في تشخيصه، ووفقه في معرفة الدواء، وسمح الله للدواء أن يفعل فعله..

﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ ۚ إِلَّا بِمَا شَاءً ﴾، وهذا الذي شاءه قليل جدًّا، وهناك مَن يؤلِّه الإنسان - والعياذ بالله - مع أنّ الإنسان عبد فقير محدود. قال بعض العلماء المخترعين: العبقرية تسعة وتسعون بالمئة منها عَرَق، أي: تعب، وواحد بالمئة إلهام، وهذا الإنسان وفقه الله للعمل ثم كشف هذه الحقيقة التي سمح الله بها.

# ﴿وَسِعَكُرْسِيُّهُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ﴾

الكرسيُّ والعَرش نُفوِّض أمر حقيقتها إلى الله، كيف ﴿ يَدُ اللّهِ فَوْقَ الكَرِيمِ مَ ﴿ وَلَا الله كيف ﴿ يَدُ اللّهِ فَوْقَ الْكِرِيمِ مَ ﴿ وَكِيفَ ﴿ تَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ ﴾ سورة المائدة / ١١٦ ... ، آياتٌ قليلة متعلقةٌ بذات الله تعالى ، أسلم تفسير أن نَكِلَ أمرها إلى الله ، فالاستواء معلوم والكيف مجهول، وهناك من أوَّ لها

تأويلًا لا يليق بكمال الله، أما أن نجسِّد، فهي عقيدة فاسدة، وأما أن نُعَطِّل، فالتعطيل عقيدة فاسدة.

وقال بعض العلماء: ﴿وَسِعَكُرْسِيُّهُ ﴾ أي علمه..

# ﴿ ٱلسَّمَوَ تِ وَٱلْأَرْضَ ۗ وَلَا يَتُودُهُۥ حِفْظُهُمَا ۚ وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْعَظِيمُ ﴿ ١٠٠٠ ﴾

أي: لا يُعْجِزُهُ حفظُهُما، ولا يُتعِبُهُ حفظُهما، وقال الله في موضع آخر: «وما مسنا من لغوب»، اللغوب هو التعب.

لعلك إذا دخلت إلى بيوت الكثير من المسلمين ترى فيها آية الكرسي معلَّقة، علِّقْها فلا مانع، ولكن الأفضل من ذلك أن تفقه معناها، وأن توحِّد الله عزَّ وجل، ويجب أن تكون في قلبك وأن تعيش معانيها، وأن تكون في مستواها، وأن تقرأها وأنت فاهم ومؤمن لمضامينها وتعمل بمقتضاها.

والحمد لله رب العالمين.

# المراجع

- ١ معظم معاني الكلمات وهداية الآيات من موسوعة «أيسر التفاسير للكلام
  العلى القدير» للشيخ أبو بكر الجزائري حفظه الله.
- ٢- التفسير الموضوعي من كتاب «نحو تفسير موضوعي لسور القرآن الكريم»
  للشيخ محمد الغزالي رحمه الله.
- ٣- التفاسير المفصّلة مأخوذة بتصرّف من محاضرات وخواطر الدكتور محمد
  راتب النابلسي حفظه الله.
- ٤ تفسير آية الكرسي من كتاب «تفسير اللطيف المنّان» للشيخ عبد الرحمن
  السعدي رحمه الله.
- ٥- فقرات «الإيمان» و «الإسلام» من موسوعة نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم، للشيخ صالح بن حميد والدكتور عبد الرحمن بن ملوح حفظهم الله.

# الفهرس

|                 | إهداء                                     |
|-----------------|-------------------------------------------|
| າ               | المدخل إلى سلسلة «علمتني»                 |
| ۲٥              | أ- القرآن الكريم                          |
| ٣٠              | ب- الإيهان                                |
| ۳۱              | <br>ج- الإسلام                            |
| ۳٥              | -<br>- مقدمة «علمتني الفاتحة وآية الكرسي» |
| ۳۸              | أ- وقفات مع فاتحة الكتاب                  |
| 33              | ب- وقفات مع آية الكرسي                    |
|                 |                                           |
| أول –           | – الفصل الا                               |
| ٤٧              |                                           |
| ٤٨              | آياتها وتسميتها                           |
| ٥٠              | فضلها                                     |
| or              | معاني الكلمات                             |
| ٥٣              | من هداية الآيات                           |
| 00              | التفسير الموضوعي لسورة الفاتحة            |
| ير سورة الفاتحة | من خواطر الدكتور راتب النابلسي في تفس     |

# - الفصل الثاني -

| ٧٣     | ـ  آية الكرسي                                   |
|--------|-------------------------------------------------|
| V83V   | تسميتها وسبب نزولها                             |
| VE     | فضلها                                           |
| ν٦     | معاني الكلمات                                   |
| VV     | من هداية الآية                                  |
| ىدي٧٨  | خلاصة تفسير آية الكرسي للشيخ عبد الرحمن السع    |
| کرسي۸۱ | من خواطر الدكتور راتب النابلسي في تفسير آية الك |
| ٩٣     | المراجعا                                        |
| 90     | الفهر سالفهر س                                  |